




El poder de la palabra. 
Territorios, artes y oralidades que hacen la paz
Memorias del II Seminario Internacional de Historia, Antropología 
Andino-Amazónica 

Hugo Hernán Lasso Otaya (Compilador)
Walter Antonio Mesquita Romero  (Compilador)
Felipe Andrés Bernal Sandoval (Compilador)



Título: El Poder De La Palabra. Territorios, artes y oralidades que hacen la paz

Editor: Rómulo Andrés Gallego Torres Ph. D 

Autores: Ivonne Nayibe Pinzón Parra, Karen Sofía Charry Benavides, Jorge 
Hernán Velásquez Restrepo, Julieta Montilla Sánchez, Felipe Andrés Bernal 
Sandoval, Lesli Marcela Ortega Noguera, Omar Fabian Rivera Ruiz, Bata Susana 
Margarita Juajibioy, Leydi Ochoa, 

Todos los capítulos que conforman esta obra fueron sometidos a un riguroso 
proceso de arbitraje académico bajo la modalidad de pares ciegos, garanti-
zando así la calidad, imparcialidad y solidez de los contenidos. Esta evaluación 
anónima, realizada por especialistas en las respectivas áreas temáticas, ase-
gura que cada contribución cumpla con los estándares científicos y editoriales 
exigidos por la publicación.

ISBN: 978-628-02-2071-0

Materia: Investigación

Tipo de contenido: Académico

Clasificación THEMA: Educación

Idioma: Castellano

Derechos de autor: Todos los derechos reservados a los autores

País: Colombia

Declaración de Edición Digital: Este libro es una edición digital y ha sido 
optimizado para su lectura en dispositivos electrónicos.

© Academia Putumayense de Historia - Entropía Educativa - Centro de 
Investigación 

Todos los Derechos Reservados

Rómulo Andrés Gallego Torres
Calle 24c n.° 84-85, Bogotá DC. Colombia

director@entropiaeducativa.com
3173007680







El poder de la palabra

7

Contenido
Oralituras, identidad rural y escuela: una propuesta pedagógica	 

situada en la escuela veredal San Rafael (Sibaté, Cundinamarca)	      13

La transmisión de saberes culturales en la comunidad Inga del Alto 	  

Putumayo	                                                                                            41

Las plazas principales de los municipios y sus archivos como 

fuente de memoria histórica	                                                                        71

De la oralitura al ecosistema transmedia: estrategias de 

preservación de la memoria biocultural y resistencia en 

territorios andino-amazónicos	                                                                     105

Idema: Desarrollo y política agraria en el Caquetá, década

1980.  Un estudio desde los testimonios orales	                                     113

Pensando el conflicto armado desde la escuela. Afectaciones

del conflicto armado en escuelas del municipio de Argelia, Cauca  165

La experiencia de recuperar paisajes sonoros	                                      191

El El legado del Taita Pedro Juajibiioy: memoria viva del 

pueblo Kamentsa 	                                                                                     207

Bata Susana Margarita Juajibioy 	                                                     207





El poder de la palabra

9

Introducción
La realización del II Seminario Internacional de Historia y Antro-
pología en la ciudad de Sibundoy Putumayo a cargo de la Acade-
mia Putumayense de Historia es un espacio para la presentación, 
reflexión y análisis de las propuestas académicas, investigativas y 
de recuperación de saberes nativos tanto individuales como colec-
tivos encaminados a recrear, replantear y fortalecer la convivencia 
pacífica en el proceso transformador en medio de la diversidad so-
cio cultural de nuestros pueblos. El filósofo norteamericano Ralph 
Waldo Emerson mencionó que “La palabra es el instrumento más 
poderoso que tenemos para cambiar el mundo”. 

La Academia Putumayense de Historia fundada en el año 2011 en 
la ciudad de Mocoa, se enorgullece de presentar las memorias del 
II Seminario Internacional de Historia y Antropología Andino Ama-
zónica desarrollado durante los días 3, 4 y 5 de abril de 2025 en la 
ciudad de Sibundoy Putumayo, destacada por su nivel artístico y 
cultural.

Es un certamen más, donde se reafirma el compromiso de nuestra 
institución con el fomento de la investigación y difusión de la his-
toria del Putumayo y de la andino amazonia colombiana y en este 
caso particular enfocado a fortalecer la fuerza y poder de la palabra 
como ruta transmisora de la historia y del conocimiento en general.



El poder de la palabra

10

Las naciones originarias de la amazonia y en especial los del Valle de Si-
bundoy considerado según Camilo Mongua, no solo un eje articulador 
con los andes, sino un espacio integrador de los herederos Incas; Quilla-
cingas (siglo XIX Sibundoyes y siglo XX Kamentza) primero y Quechuas 
(Ingas) después; donde la historia de estos pueblos según Tirsa Chindoy 
“se configura bajo una serie de relaciones de poder y transformación. 
Como una parte de una zona de frontera geográfica y simbólica, el en-
tramado de luchas y resignificaciones culturales se hace aún más com-
plejo. Las tensiones presentes en estos procesos han generado campos 
de disputa, en los cuales las identidades y las prácticas culturales ocupan 
un papel fundamental”. Sin desligarse de la profunda armonía con la na-
turaleza y con el conocimiento científico actual.

Con los avances de la oralidad encontramos al profesor peruano En-
rique Ballón Aguirre quien propone una metodología para estudiar 
las tradiciones orales basada en el estudio de las temáticas de las 
formas artísticas orales a partir de los estudios de los motivos y su 
organización semio lingüística. 

En Colombia se puede hablar de algunos precursores de la oralidad 
y la oralitura entre ellos el profesor Hugo Niño, literato y lingüista 
quien luego de su experiencia como maestro de escuela indígena 
en el Amazonas, ha retornado constantemente a las comunidades 
indígenas y fruto de esa convivencia ha llegado a profundizar en el 
estudio de la narración mitológica. Un desempeño similar encon-
tramos en la filóloga Diana Carolina Toro Henao, con su propuesta 
de definir el aula de clase, como un lugar en el cual se ha plantea-
do como premisa trabajar desde el diálogo de saberes y potenciar 
la investigación, enfocándose en el estudio de las temáticas de las 
formas artísticas orales y su relación con la cultura y la identidad de 
las comunidades que las producen. 



El poder de la palabra

11

Se contó con la valiosa presencia de Universidades de  Ecuador, Bra-
sil y Colombia, junto a fundaciones, asociaciones, colectivos juveni-
les  y centros culturales locales encaminados al rescate y fortaleci-
miento de los saberes ancestrales mediante una variada gama de 
propuestas metodológicas e investigativas que generaron debate, 
reflexión y consensos frente a saberes como: Oralituras, identidad 
rural y escuela: una propuesta pedagógica; La transmisión de sabe-
res culturales en la comunidad Inga del Alto Putumayo; Las plazas 
principales de los municipios y sus archivos como fuente de me-
moria histórica; Idema: Desarrollo y política agraria en el Caquetá, 
década 1980. Un estudio desde los testimonios orales; La configu-
ración de la subjetivación política juvenil en el Cauca: Un análisis 
desde la reconstrucción de narrativas y la influencia etnocultural; 
Pensando el conflicto armado desde la escuela. Afectaciones del 
conflicto armado en escuelas del municipio de Argelia, Cauca; La 
experiencia de recuperar paisajes sonoros; Biografía de Botánico 
Taita Pedro Juajibiioy

Hoy la comunicación y la expresión son fundamentales para la 
construcción de la paz y la resolución de conflictos, el poder de la 
palabra cumple una función transformadora. Los territorios, las ora-
lidades y las artes son espacios y manifestaciones que reflejan la 
diversidad cultural y la riqueza de las comunidades. Aquí el poder 
de la palabra puede construir puentes entre las comunidades y los 
territorios pueden ser puntos de encuentro y diálogo para compar-
tir experiencias significativas. 

Se trata de una aproximación en la construcción de espacios para re-
ducir la brecha entre investigador investigado que generen relacio-
nes dinámicas de transformación social en concordancia con el bien-
estar y protección del territorio de los pueblos andino-amazónicos.



El poder de la palabra

12

Nuestra búsqueda como Academia Putumayense de Historia se 
orienta a ofrecer estos espacios para fortalecer la historia y la cultu-
ra como factores determinantes en la identidad regional.

Norberto Samboní Imbachí
Presidente Academia Putumayense de Historia



El poder de la palabra

13

Capítulo 1

Oralituras, identidad rural y escuela: 

una propuesta pedagógica situada en 

la escuela veredal San Rafael (Sibaté, 

Cundinamarca)
Ivonne Nayibe Pinzón Parra

Resumen 

La educación contemporánea enfrenta el desafío de responder a 
la diversidad cultural y a las particularidades de los contextos so-
ciales en los que se desarrolla, especialmente en territorios donde 
los saberes locales y las tradiciones orales constituyen elementos 
fundamentales en la construcción de identidad. En este marco, la 
presente investigación propone un diagnóstico participativo con 
la comunidad educativa de la escuela veredal San Rafael, ubicada 
en el municipio de Sibaté (Cundinamarca), con el fin de explorar 
la relación de los y las estudiantes con las oralituras campesinas. El 
objetivo central es posibilitar experiencias pedagógicas significa-
tivas que permitan a niñas y niños vivenciar, recrear y resignificar 
su herencia cultural desde una perspectiva lúdica, fomentando el 
sentido de pertenencia y el orgullo por su identidad rural.

El estudio se fundamenta en un enfoque cualitativo y etnográfico, 
empleando técnicas como entrevistas semiestructuradas, diarios 
de campo y observación participante en eventos comunitarios, con 



el propósito de recoger narrativas locales y saberes ancestrales que 
puedan ser integrados al currículo escolar. Esta propuesta no solo 
se concibe como una estrategia pedagógica contextualizada, sino 
también como una herramienta de preservación y revitalización 
cultural que reconoce el valor formativo de las tradiciones orales en 
la construcción de subjetividades rurales. En suma, se plantea una 
articulación entre escuela y comunidad que fortalezca los vínculos 
identitarios y promueva una educación más pertinente, situada y 
transformadora.

Palabras clave: Oralidades, Oralituras, Narrativas campesinas

Abstract

Contemporary education faces the challenge of responding to cul-
tural diversity and the particularities of the social contexts in which 
it develops, especially in areas where local knowledge and oral tra-
ditions are fundamental elements in the construction of identity. 
Within this framework, this research proposes a participatory as-
sessment with the educational community of the San Rafael rural 
school, located in the municipality of Sibaté (Cundinamarca), with 
the aim of exploring the relationship between students and rural 
oral traditions. The main objective is to enable meaningful pedago-
gical experiences that allow children to experience, recreate, and 
redefine their cultural heritage from a playful perspective, fostering 
a sense of belonging and pride in their rural identity.

The study is based on a qualitative and ethnographic approach, 
using techniques such as semi-structured interviews, field diaries, 
and participant observation in community events, with the aim 
of collecting local narratives and ancestral knowledge that can 
be integrated into the school curriculum. This proposal is not only 



El poder de la palabra

15

conceived as a contextualized pedagogical strategy, but also as a 
tool for cultural preservation and revitalization that recognizes the 
formative value of oral traditions in the construction of rural sub-
jectivities. In short, it proposes an articulation between school and 
community that strengthens identity bonds and promotes a more 
relevant, situated, and transformative education.

Key words: Oralities, Oralituras, Peasant narratives.

Resumo

A educação contemporânea enfrenta o desafio de responder à di-
versidade cultural e às particularidades dos contextos sociais em 
que se desenvolve, especialmente em territórios onde os conhe-
cimentos locais e as tradições orais constituem elementos funda-
mentais na construção da identidade. Nesse contexto, a presente 
pesquisa propõe um diagnóstico participativo com a comunidade 
educativa da escola rural San Rafael, localizada no município de 
Sibaté (Cundinamarca), com o objetivo de explorar a relação dos 
alunos com as tradições orais camponesas. O objetivo central é pos-
sibilitar experiências pedagógicas significativas que permitam às 
crianças vivenciar, recriar e ressignificar sua herança cultural a partir 
de uma perspectiva lúdica, promovendo o senso de pertencimento 
e o orgulho por sua identidade rural.

O estudo baseia-se numa abordagem qualitativa e etnográfica, 
utilizando técnicas como entrevistas semiestruturadas, diários de 
campo e observação participante em eventos comunitários, com o 
objetivo de recolher narrativas locais e conhecimentos ancestrais 
que possam ser integrados no currículo escolar. Essa proposta não 
é concebida apenas como uma estratégia pedagógica contextua-
lizada, mas também como uma ferramenta de preservação e revi-



talização cultural que reconhece o valor formativo das tradições 
orais na construção de subjetividades rurais. Em suma, propõe-se 
uma articulação entre escola e comunidade que fortaleça os laços 
identitários e promova uma educação mais pertinente, situada e 
transformadora.

Palavras-chave: Oralidades, Oralituras, Narrativas camponesas

Introducción

Es evidente la necesidad de adaptar los métodos educativos a las 
particularidades de cada grupo y cultura, las características y de-
mandas de actuales en todos los contextos educativos formales y 
no formales son un rasgo claro en el cual la investigación cumple 
un papel crucial con fines propositivos. En las comunidades indíge-
nas y afrodescendientes, por ejemplo, los textos orales y las tradi-
ciones, como los etnotextos o la poesía mapuche, han demostrado 
ser una herramienta valiosa para la preservación de la identidad y 
la transmisión intergeneracional de valores, cosmovisiones y sabe-
res ancestrales. Estudios como estos destacan cómo, a través de las 
oralituras y la performance identitaria, las comunidades no solo 
protegen sus tradiciones, sino que resisten procesos de homoge-
neización cultural. Asimismo, las narrativas campesinas también 
han sido reconocidas como manifestaciones de resistencia y me-
moria cultural, reflejando la vida cotidiana y las experiencias colec-
tivas de comunidades históricamente marginalizadas.

En un mundo donde la globalización y la homogenización cultural 
avanzan rápidamente, las comunidades rurales enfrentan el desafío 
de preservar su identidad y su memoria histórica. Específicamen-
te en contextos como el de la vereda San Rafael en Sibaté, Cun-
dinamarca, estas tradiciones culturales y conocimientos locales se 



El poder de la palabra

17

encuentran en riesgo de perderse, especialmente en las nuevas 
generaciones, quienes crecen inmersas en un sistema educativo y 
medios de comunicación que poco valoran sus raíces campesinas. 
La educación convencional, centrada en la alfabetización y en con-
tenidos generalizados, suele ignorar la riqueza de la tradición oral, 
las narrativas propias y los saberes locales de estas comunidades, 
lo que genera en los estudiantes rurales una desconexión con su 
cultura y su entorno.

En este escenario la escuela veredal San Rafael de Sibaté es un es-
pacio educativo ideal para explorar cómo las oralituras campesinas 
actúan como una herramienta efectiva para el fortalecimiento de 
la identidad cultural y la preservación de la memoria histórica de 
la comunidad. Las oralituras (la combinación de la oralidad y la lite-
ratura) no solo permiten la transmisión de historias, costumbres y 
valores locales, sino que también brindan a los niños un medio para 
conectar con su pasado, comprendiendo el valor de sus orígenes y 
las experiencias de sus mayores. Sin embargo, la implementación 
de estas prácticas en el aula aún es limitada, y se desconoce en gran 
medida su impacto en el desarrollo del sentido de pertenencia y en 
la valoración de la identidad cultural.

Teniendo en cuenta que el contexto social en Sibaté resalta por ser 
un territorio turístico, campesino, además de tener una de las vías 
principales que conecta el Municipio de Fusagasugá con el munici-
pio de Soacha y la ciudad de Bogotá. La vereda San Rafael es como 
diría Arias (2010) una de las “localidades que han pasado a formar 
parte de espacios metropolitanos y redes de ciudades y, por lo tan-
to, están expuestas a las dinámicas, demandas y tensiones de esa 
nueva espacialidad emergentes” (p. 251), así, este trabajo tiene por 
objetivo identificar cómo se promueve la integración de las oralitu-



ras campesinas en la identidad cultural y la preservación de la me-
moria histórica en los estudiantes de la escuela veredal San Rafael 
de Sibaté, Cundinamarca. 

En comunidades campesinas, indígenas y afrodescendientes, las 
expresiones orales se han consolidado como herramientas valio-
sas para transmitir valores, conocimientos y visiones del mundo, 
mientras fortalecen la identidad y resisten a la pérdida cultural. Es-
tas prácticas tradicionales, como cuentos, poemas y relatos, no solo 
enriquecer el aprendizaje, también preservan la memoria colectiva 
y fortalecen el sentido de pertenencia.

Siguiendo la lógica epistémica tradicional la educación formal ha 
privilegiado la cultura letrada y los modelos pedagógicos occiden-
tales, a menudo dejando de lado las ricas tradiciones orales y los 
sistemas de conocimiento propios de las comunidades rurales. Las 
oralituras, se pueden apreciar como otra forma de expresión oral 
que inscriben prácticas culturales y sociales, que ofrecen un camino 
para revalorizar otras formas de conocimiento y comunicación en el 
ámbito educativo convencional, revelando “el estudio y valoración 
artística de las tradiciones orales nacidas en el seno de las comuni-
dades mismas que la producen” (Henao, 2014, p. 240) para articular-
las a su proceso educativo.

La Marginación de la Oralidad en la Educación Tradicional

Diferentes investigaciones (Guerrero y Guzmán, 2023; Arias, 2010) 
han cuestionado los modelos educativos que subestiman la orali-
dad en favor de la escritura. Esta priorización de la escritura alfa-
bética, a menudo impuesta por paradigmas eurocéntricos y colo-
niales, ha llevado a la marginación de los saberes y las formas de 
comunicación de las comunidades rurales, especialmente aquellas 
indígenas y afrodescendientes. Algunos han llegado a considerar 



El poder de la palabra

19

la oralidad de culturas no letradas como carente de la abstracción 
y la capacidad analítica, una visión que las fuentes aquí revisadas 
buscan contrarrestar.

En el contexto escolar, esta desvalorización de la oralidad se mani-
fiesta en la falta de enseñanza formal de las competencias orales, se 
asume erróneamente que los niños adquieren estas habilidades de 
manera espontánea, sin considerar las diferencias en sus contextos 
de adquisición y los repertorios comunicativos que traen consigo. 
Esta situación genera una desigualdad comunicativa que puede 
influir negativamente en la socialización y los logros académicos 
de los estudiantes de comunidades campesinas “la escuela rural de 
hoy no solo debe enseñar contenidos escolares, sino reconocer los 
saberes locales relacionados con el trabajo agrícola, el arraigo a la 
tierra, la sostenibilidad ambiental y la historia comunitaria” (Arias, 
2017, como se citó en Galván, 2020, p. 58). 

Las Oralituras como Paradigma Renovador en la Educación Rural

Frente a estas limitaciones, las oralituras emergen como un campo de 
estudio y una perspectiva pedagógica que reivindica el valor intrínse-
co de las expresiones orales, en Latinoamérica se han acuñado térmi-
nos como oralitura y oratura para desafiar las nociones eurocéntricas 
de literatura y legitimar formas de arte verbal propias de las comuni-
dades indígenas, afrodescendientes e hispanas, como lo reafirma Des-
téfanis y Castells (2024) “Las tradiciones orales que las narran pueden 
entenderse en función de las comunidades en que se producen. Estas 
coinciden con las tres vertientes culturales principales reconocidas en 
el continente: europea, indígena y africana” (p. 136).

Es importante diferenciar estos conceptos, por ejemplo, en el contex-
to palenquero, la oralitura cumple una función ritual y de cohesión 



El poder de la palabra

20

social. Para autores indígenas como Chihuailaf (1995) y Jamioy (2023), 
las oralituras expresan la interconexión entre la oralidad ancestral y la 
escritura contemporánea; Chikangana (1997) la define como un “via-
je a la memoria”. Las oralituras se relaciona con la tradición oral, pero 
implica una reelaboración y transformación de las formas artísticas 
orales, a menudo privilegiando voces y géneros verbales propios de 
las comunidades, es decir, se presentan como otro tipo de literatura 
que, a pesar de su marginación, está presente en todas las comunida-
des como modo de resistencia, lucha, enseñanza y prevalencia.

La oratura por su parte es concebida como una estrategia de resis-
tencia cultural y preservación de la memoria e identidad en comuni-
dades afrodescendientes e indígenas “la fusión de todas las formas 
artísticas” en un juego dinámico de formas que rechazan las fronteras 
entre lo oral y lo escrito.” (Destéfanis & Castells, 2024, p. 137). El tér-
mino “oratura”, inicialmente acuñado por Pio Zuruma (1991) en África 
y desarrollado por Yoro Fall (1991), se define como un concepto que 
se opone a la literatura, con fundamentos y formas específicas de co-
municación oral. Fall (1991) la considera como una estética igual a la 
literatura, pero con mayor riqueza performativa. En el contexto lati-
noamericano teniendo en cuenta el fuerte componente tradicional 
que hay en los diversos territorios, hay una fuerte evidencia cultural, 
un ejemplo de la oratura en Colombia puede verse reflejada en el 
departamento del Tolima en donde “es más un producto del saber 
comunitario que de la erudición individual”, para Guerrero y Guzmán, 
(2023), esto no solo sugiere una dinámica entre lo oral y lo escrito, 
sino una relación social particularmente intima con el ser y su expre-
sión, es decir, que aunque a ambas buscan legitimar formas cultura-
les marginadas, sus perspectivas son distintas: la oralitura como una 
literatura alternativa con elementos ligados a lo escrito, y la oratura 
como arte oral autónomo y distintivo.



El poder de la palabra

21

Estos conceptos resaltan la actividad de la palabra oral como agente 
en contextos latinoamericanos. En educación rural, la adopción de 
las oralituras cumple una función estratégica con ligar el contexto 
social y cultural, al educativo, esto implica valorar los saberes ances-
trales y locales para el reconocimiento de las narrativas, los cantos, 
las conversaciones y otras formas de expresión oral como fuentes 
legítimas de conocimiento. Además, fortalecen las identidades pro-
pias de los estudiantes rurales, usualmente, “La Pedagogía Rural 
orienta currículos adaptados a los contextos culturales, que con-
tengan saberes campesinos, preserven la identidad y promuevan 
dinámicas interculturales” (Galván, 2020, p. 58). Aun así, son escasos 
los recursos literarios que informen acerca del fortalecimiento de 
la identidad basada en la oralidad, por no decir que nulos. Desde 
la formación academia tradicional se pretende escribir acerca de 
temas ajenos, ignorando el componente cultural y tradicional que 
permite comprender la realidad de los estudiantes conectándolos 
con su historia, su lengua y sus tradiciones, presentes en el aula 
rural, reconociendo la pluralidad de voces y conocimientos, claro 
está, sin ignorar las diversas investigaciones, en su mayoría signifi-
cativas con comunidades populares, que han hecho autoras como 
Silvia Duschatzky (1999) o Silvia Rivera Cusicanqui (2018). Esto a su 
vez se complementa en la escuela con el desarrollo de competen-
cias comunicativas integrales, la conexión de la educación con la 
realidad local y la participación comunitaria de los integrantes de la 
escuela (padres, docentes, directivos y estudiantes).

Se traen a colación tres comunidades que, aunque dejan entrever 
grandes rasgos diferenciales y de complejidad social como su rela-
ción con el territorio y su comunidad, tienen en común el compo-
nente oral intrínseco en sus culturas, las comunidades indígenas, 
afrodescendientes y campesinas:



El poder de la palabra

22

Comunidades Indígenas: Las oralituras son fundamentales para la 
preservación de lenguas nativas, cosmovisiones y conocimientos 
ancestrales, en donde, “la idea del desconocimiento de los saberes 
ancestrales en la educación «superior» también se conecta simbó-
licamente con el «analfabetismo» generalizado sobre las formas de 
escritura indígena” (Rocha, 2018, p. 174). Autores indígenas con-
temporáneos como Jamioy (2023, citado en Ferrari, 2024) utilizan 
la escritura alfabética para autorreferenciar sus obras como “oralitu-
ras”, “las palabras son partes de un círculo, de un ciclo” (p. 368), bus-
cando trascender la mera etnicidad y enfatizar la conexión con la 
oralidad comunitaria, la creación de mapas comunitarios con ideo-
gramas y pictogramas es un ejemplo de “visión de cabeza” y “tex-
tualidad oralitegráfica” que puede ser integrada en la educación.

Comunidades Afrodescendientes: La “oralitura” surgió como un neo-
logismo para reconocer el valor estético y cultural de sus expresiones 
orales, que eran excluidas por el concepto tradicional de la literatura, 
“la oralitura como el arte que prioriza como canal de comunicación 
el oral: contado y cantado, siendo así, literatura de la oralidad” (Con-
treras, 2020, p. 33). En esta población y comunidades como las del li-
toral pacífico caucano de Colombia actúa como un “lenguaje-nación” 
que inscribe prácticas orales, rituales y socio-performativas, contri-
buyendo a la reterritorialización del lenguaje y la multiplicidad de la 
identidad afro, además de ser un área de lucha y resistencia frente a 
diferentes procesos que ha sufrido dicha población.

Comunidades Campesinas: El concepto de “oraliteratura” se ha 
propuesto para abordar las expresiones orales de comunidades 
que no se definen como étnicas, pero que han sido marginadas por 
la sociedad. “La marginalidad, las secuelas de la guerra, el desem-
pleo, la segregación racial y los ritmos de la ruralidad han marcado 
la vida de estos grupos, y la educación que reciben es ajena a estas 



El poder de la palabra

23

condiciones, además de precarias” (Galván, 2020, p. 58). Estas narra-
tivas campesinas, llenas de principios políticos, sociales y culturales 
propios, constituyen un acervo potente y holístico que puede ser 
integrado en la educación rural para fortalecer la memoria regional 
y la identidad local.

Las oralituras ofrecen una valiosa perspectiva para renovar la educa-
ción en las escuelas rurales, al revalorizar las ricas tradiciones orales 
y los sistemas de conocimiento propios de las comunidades, se de-
sarrollan procesos pertinentes, inclusivos y descolonizadores. Estas 
“dan cuenta de las temáticas trascendentales…, su relación íntima 
con la experiencia colectiva e individual de los creadores o enuncia-
dores” (Guerrero, 2023, p. 13). Esto también fortalece esos lazos con 
“la realidad conflictiva y no conflictiva, los problemas que se pade-
cen, que deben ser tomadas como referente para pensar soluciones 
propuestas desde el campesinado mismo” (Guerrero, 2023, p. 13). 

Como vemos la integración de las oralituras no solo fortalece la iden-
tidad cultural de los estudiantes y las comunidades, sino que también 
desarrolla competencias comunicativas integrales y conecta la edu-
cación con la realidad local, contribuyendo a una formación más sig-
nificativa y transformadora para los habitantes del campo latinoame-
ricano. La investigación y la práctica pedagógica en este campo son 
fundamentales para seguir explorando sus potencialidades como un 
camino hacia una educación rural renovada y comprometida con la 
diversidad cultural y el desarrollo comunitario.

Metodología

Esta investigación cualitativa desde un enfoque etnográfico pre-
tende analizar las dinámicas sociales orales de la comunidad edu-
cativa, además de interpretar las prácticas culturales del contexto 
rural de los estudiantes de la escuela veredal San Rafael. 



El poder de la palabra

24

Esta investigación en su primera etapa y corresponde a la fase de 
diagnóstico, que aborda la educación campesina desde una visión 
crítica y transformadora, esta investigación desde el punto de par-
tida no es un análisis externo, sino la reflexión sistemática de los 
propios docentes y comunidades rurales sobre su práctica educa-
tiva, especialmente en torno a las oralituras como expresión viva 
de saberes tradicionales mediante una observación y relación en el 
contexto.

La recolección de información se realiza a partir de la observación 
del contexto, se profundiza en el análisis de las prácticas educati-
vas que ejecuta el docente titular, el orden y distribución del aula y 
lo más importante, las dinámicas sociales, culturales y pragmáticas 
de los estudiantes tanto en los entornos académicos tanto dentro 
como fuera del aula. Las prácticas dentro del aula se analizan me-
diante la observación y aplicación de un diagnóstico participativo. 
Por otro lado, la revisión de las prácticas culturales y sociales fuera 
del aula se realiza mediante observación participante y entrevistas 
semiestructuradas.

La población de este trabajo corresponde a 23 estudiantes de bá-
sica primaria matriculados en la escuela rural San Rafael de Sibaté, 
Cundinamarca, así como el docente titular. 

Resultados

La escuela veredal San Rafael está compuesta por sus estudiantes 
y docente quienes a diario realizan su jornada educativa basada en 
un PEI general que establece los temas básicos y masificados para 
la enseñanza y aprendizaje de los tópicos de las áreas principales. El 
docente reparte el espacio y tiempo en los cinco grados (primero, 
segundo, tercero, cuarto y quinto) de manera simultánea, realizan-



El poder de la palabra

25

do actividades, talleres y evaluaciones principalmente de manera 
magistral y guiada con cartillas y contenido literario escrito. 

Las observaciones iniciales evidencian que las actividades educati-
vas van desligadas de lo cultural creando una barrera del contexto 
con los contenidos temáticos de la escuela, a pesar de ello, los sa-
beres campesinos toman una relevancia no solo en lo académico, 
sino en lo cultural, político y social, ámbitos fundamentales para el 
desarrollo integral de los estudiantes de la escuela rural San Rafael 
de Sibaté, Cundinamarca. Igualmente es evidente la existencia de 
una serie de comportamientos y actitudes que permiten eviden-
ciar la oralidad como recurso ambivalente en el aula, inicialmente 
se ve que la escucha y la atención con la gestualidad sirven como 
base el conocimiento de los estudiantes frente a la asimilación de 
la información y la expresión de sus emociones y opiniones frente 
a la misma, respondiendo a algunos estímulos del docente titular. 

Aunque el Ministerio de Educación Nacional (MEN) dictamina algu-
nos paradigmas enfocados en la realidad con un componente crítico 
social y cualitativo, se percibe que en el currículo no se articulan estra-
tegias o dimensiones contextualizadas dirigidas al fortalecimiento de 
la oralidad en los determinados grados de escolaridad, siendo escaso 
el trato verbal y la participación por parte de los estudiantes. Hubo 
áreas y elementos a trabajar en esta investigación, aspectos como 
la tradición oral y la memoria colectiva en determinados momentos, 
sin embargo, es recurrente que la información tome otras líneas y 
corrientes que abren el pensamiento y el enfoque de las dificultades 
o retos que se encuentran en el aula, sobre todo en el campo de las 
oralituras como referente en la educación rural de estos niveles.

Un punto de partida es que en la mayoría de  situaciones “no existe 
una relación entre lo que los maestros conocen con respecto a la 



El poder de la palabra

26

lectura la escritura y la oralidad y lo que hacen con sus estudian-
tes en clases provocando así desmotivación en los niños” (Galindo 
y Doria, 2019, p. 164), entonces se ve claramente la separación de 
los componentes educativos básicos, que deja entrever que es ne-
cesario realizar una exegesis con respeto al contexto en términos 
políticos, económicos, sociales y culturales.

Así, se convierte en una necesidad el comprender que las relaciones 
geográficas marcan una relación intrínseca con áreas comerciales 
que demandan un compendio de situaciones detrás, demandas su-
tiles que trae el fenómeno de la globalización de manera progresi-
va, allí se puede enmarcar otro tipo de actividades agropecuarias 
de índole industrial y no tradicional, o incluso masificar las técnicas 
agrarias que den abasto al “desarrollo” económico de la región y no 
de manera local, estas afirmaciones no se hacen a la ligera, sino que 
se establecen de acuerdo a las dinámicas campesinas de los padres 
de los estudiantes, a las actividades económicas que desarrollan los 
vecinos de la escuela veredal, el hecho de que la Institución Edu-
cativa San Rafael se encuentre ubicada en el municipio de Sibaté, 
Vereda San Rafael, a 27km del Sur de la ciudad de Bogotá y que 
comprenda una gran extensión de tierra dedicada a cultivos en su 
mayor parte de papa, fresa, flores (invernaderos), maíz y algunas 
hortalizas; y algunos sectores dedicados a actividades ganaderas, 
marca un carácter de la población importante en términos econó-
micos y culturales, dejando en claro que “la dicotomía tradicional 
entre los sectores y sujetos campesinos y urbanos es una de las más 
evidentes fronteras en Colombia” (Rivera & Chavez, 2023, p. 3), este 
aspecto de “frontera” enmarca más que una discusión social, un en-
foque pertinente para la educación, es decir, ¿para qué estudian los 
niños y niñas de la escuela veredal San Rafael?, esto plasma una 
línea que modela y abre las relaciones en dos campos mejor ex-



El poder de la palabra

27

puestos, encargándose de parlamentar en términos simbólicos la 
práctica educativa con el contexto social y como se ve desde una 
perspectiva delimitada de la situación social campesina.

Por otro lado, es necesario mencionar que dentro de aquella fron-
tera se precisa la presencia de unos actores importantes en la re-
flexión de saberes y propiamente de la oralituras como parte inte-
gral de la población, como menciona Mellado (2020) “la figura de 
la abuela…es una encrucijada de tiempo y territorio que dice la 
historia…contornean y modelan los costados de los nietos” (p. 6), 
no es hablar de la oralidad desligada e implantada en la academia, 
es captar y vincular la academia a las tendencias culturales que per-
miten la formación integral de los estudiantes como actores socia-
les en progreso, dejando claro que “no hemos perdido el arte de la 
palabra; aquí está el otro costado de tu aparente silencio” (Mellado, 
2020, p. 11), las comunidades rurales tienen mucho que aprender, 
pero tienen aún mucho más por decir, sobre todo cuando se trata 
de niños y niñas que conocen y descubren a diario un mundo lleno 
de prácticas curiosas y se preguntan por ello constantemente.

Figura 1. Plano aula de clase escuela veredal San Rafael.



El poder de la palabra

28

Descripción del aula

El aula educativa es el único espacio en el que asisten los y las es-
tudiantes a la escuela veredal San Rafael, este contexto rural está 
sobre los 2.690 msnm y bajo unas condiciones, aunque no tan pre-
carias, algo abandonadas por el estado, consta de un salón, dos ba-
ños, una cocina y un comedor en donde reciben el PAE, un área de 
recreación y deporte con un parque integrado. El aula, aquel sitio 
de reunión, convivencia y construcción de conocimiento está orga-
nizada de manera estratégica por el docente para lograr un orden 
y distribución de los temas a trabajar, el aula multigrado se des-
taca por agrupar varios grados de escolaridad en el mismo espa-
cio, como se muestra en la Figura 1 y en donde los estudiantes con 
edades comprendidas entre los 6 y los 14 años, están repartidos de 
la siguiente manera de acuerdo con los respectivos procesos for-
mativos: 

•	 Niñas y niños campesinos de 1° y 2°, estudiantes en procesos 
iniciales de lectura y escritura 

•	 Niñas y niños campesinos de 3° y 4°, estudiantes más autóno-
mos y con mayor bagaje de la información tanto conceptual 
como académica.

•	 Niñas y niños campesinos de 5°, estudiantes que están siendo 
preparados para desarrollar las competencias primarias me-
diante la evaluación y resolución de pruebas generalizadas.

•	 Dos estudiantes con capacidades múltiples (Autismo y difi-
cultad en el aprendizaje) junto a sus grados 2° y 3° respecti-
vamente

Su docente originario del municipio de Arbeláez viaja a diario en 
su moto para llegar a la vereda, recibir a los estudiantes e iniciar 
sus actividades escolares desde las 7:00 a.m. hasta las 12:30 p.m. el 



El poder de la palabra

29

docente es licenciado en Educación física, sin embargo, su respon-
sabilidad es enseñar en las áreas de matemática, ciencias sociales, 
ciencias naturales, español e inglés, a cada uno de los grados que 
están dentro de la misma aula. La educación no es homogénea, 
menos en un contexto rural, “Aunque es complejo trabajar solo, es-
tar pendiente de cualquier situación y tratar de solventar todas las 
necesidades de los estudiantes, la escuela rural es muy agradeci-
da” (Docente, 2025). Dentro del contexto educativo varios caminos 
conducen a replicar modelos tradicionales y educación masiva, sin 
embargo, el componente cultural que tienen estos 23 estudian-
tes de la escuela veredal San Rafael, tienen el potencial de no solo 
aprender, sino de brindar saberes y herramientas que permitan visi-
bilizar este contexto campesino tan particular en el departamento 
de Cundinamarca, la voz de los niños y jóvenes que habitan y es-
tudian en esta vereda es el puente para reformar la educación, o al 
menos en pensar hacerlo. 

Las oralituras se ven intrínsecamente relacionadas con la cultura, la 
memoria y la cotidianidad de la población campesina, en donde “La 
oralidad campesina es una “expresión otra” de literatura que se con-
forma por los relatos, saberes y anécdotas existentes, transmitidas 
y configuradas desde la oralidad y experiencia de las comunidades 
campesinas” (Rivera & Chávez, 2023, p. 3)

En el transcurso del día escolar y el desarrollo de cada una de las 
clases es notable el desafío del docente para llevar a cabo las ac-
tividades de los grados y las materias en curso, mientras escribe y 
explica en el tablero algunos ejercicios de matemáticas para grado 
tercero, reparte algunos libros de texto de español Santillana 3 para 
los estudiantes de grado cuarto, luego organiza los estudiantes de 
grado quinto en parejas para que desarrollen una guía de ciencias 



El poder de la palabra

30

naturales y la peguen en el cuaderno, esto sin mencionar el trabajo 
que hace con los y las estudiantes de grado primero y segundo para 
enseñarles a leer y escribir. (Diario de campo, 2025). 

Hasta el momento no hay ningún elemento clave que resalta im-
plícitamente o explícitamente la oralidad como fuente primaria o 
secundaria en algunos de estos núcleos, ni grados de escolaridad, 
“es tan difícil y escasos los recursos económicos, humanos y de ca-
pacitación que uno resulta repitiendo los modelos tradicionales” 
(Docente, 2025), entonces, continua sincrónicamente la rotación 
del docente por cada uno de los grupos, explicando y resolviendo 
dudas a los estudiante, queriendo mantener orden, pero que tam-
poco se aburran mientras aprenden, “deseando multiplicarse para 
poder brindar una educación de calidad a cada uno de los estudian-
tes, calificando y preparando cada actividad y estrategia para que 
al menos logren resolver un examen de manera asertiva” (Diario de 
campo, 2025).

En el desarrollo de las actividades académicas no es evidente un 
componente oral tradicional que resalte o que sea relevante para 
esta investigación, sin embargo, en los descansos, en el comedor 
escolar y en otros espacios cotidianos en donde no necesariamente 
interviene el currículo escolar, los estudiantes se expresan oralmen-
te con relatos y anécdotas que da cuenta de las actividades econó-
micas, sociales, culturales de su comunidad, las formas de ver los 
recursos naturales, medios de producción, relaciones comerciales, 
entre otras, son nombradas por ellos y ellas sin saber específicamen-
te que pueden ser insumos para entender mejor su realidad y adap-
tar el currículo o el plan de estudios a ellos, solo allí es evidente que 
algunos relatos comprenden saberes son intergeneracionales y que 
varios de los conocimientos que expresan en anécdotas son frutos 



El poder de la palabra

31

de su contexto o de vivencias significativas, articulando bases expe-
rienciales con teorías abstraídas de la escuela, ¿no es entonces esto 
una oportunidad para reformar la educación rural?, sin embargo, es 
más complejo de lo que parece, teniendo en cuenta las deficiencias 
enmarcadas no solo en el rigor del currículo, sino en las característi-
cas generales del aula ya mencionados, “Uno trata de escucharlos a 
todos, pero el tiempo no alcanza y no acabaría con los temas que se 
deben ver en cada periodo escolar” (Docente, 2025), a partir de esta 
afirmación se puede evidenciar que, primero, el docente no cuenta 
con las herramientas y la disponibilidad de tiempo para asumir las 
dudas, afirmaciones y reflexiones de los y las estudiantes; segundo, 
que la oralidad no es una herramienta que converge en la cons-
trucción del conocimiento en el aula; y tercero, que lo que ocurre a 
diario en el aula es un depósito constante de información que trata 
de ser captada por cada uno de los y las estudiantes dentro del aula 
mediante la escasa interacción que puede tener con el docente. A 
esto, se añade que, “la oralidad es importante, ellos tienen mucho 
por decir acerca de lo que conocen, incluso a veces participan y eso 
ayuda a que la clase sea más dinámica, pero luego tengo que pasar 
con el otro curso y se corta el proceso” (Docente, 2025), dejando de 
lado un elemento que por cuestiones de tiempo y practicidad se 
desconoce y pasa a un segundo plano, las oralituras.

Los y las estudiantes se desenvuelven cotidianamente en su con-
texto rural, en su hogar con sus padres y abuelos de forma cercana, 
en su mayoría cumplen una función de ser los receptores principa-
les de los relatos, historias y saberes tradicionales de su comunidad 
mediante el diálogo con sus seres queridos, “mi abuelo me explica 
todos los cambios que han hecho en la vereda” (Estudiante 1, 2025) 
o “yo acompaño a mis tíos y primos cuando van a hacer barbechos 
en otras veredas” (Estudiante 2, 2025), son evidencias de las relacio-



El poder de la palabra

32

nes con su comunidad respecto a su territorio, “yo aprendí cómo 
funciona el clima porque mi abuelita me explicó un día” (Estudiante 
2, 2025), algunas narrativas quedan en la anécdota, sin embargo, 
otras sirven de base informativa y experiencial para la construcción 
y afirmación del conocimiento y de los saberes populares de la co-
munidad, “habría que distinguir la oralidad dialógica, más íntima, la 
conversación de ida y vuelta, que ocurre en los contextos del hogar” 
(Rivera, 2018, p. 114), al articular esta forma al currículo de manera 
contextualizada y práctica, “otra oralidad de la escuela o la univer-
sidad; y hay ideologías de identidad que surgen en los intersticios 
o zonas de fricción entre estos modos disyuntivos de la identidad y 
de la expresión lingüística” (Rivera, 2018, p. 114), el fruto de los ci-
mientos populares daría visibilidad y voz a las comunidades rurales 
que luchan frecuentemente por no ser abolidas o incluso quedar 
como obsoletas ante el sistema educativo y la sociedad.

Discusión

Es claro que varios paradigmas se pueden encontrar y contrapo-
ner en un aula de clase, sin embargo, la variabilidad de los compo-
nentes teóricos también brinda recursos que permiten contrastar 
la información encontrada en el aula con las diferentes ruralidades 
planteadas en otros espacios, a partir de allí se realizan reflexiones 
de este contexto en particular que comprende un aula multigrado 
con dinámicas académicas y sociales complejas.

Dentro de los grandes rasgos que comprende la educación rural, en 
este contexto se evidencia una intervención oral, aunque es míni-
ma en las anécdotas y apuntes de los estudiantes, existen y son un 
claro ejemplo del potencial oral que puede ser articulado al proce-
so educativo de los y las estudiantes, pero más que eso, es evidente 
su relevancia en la educación formal temprana y su relación con la 



El poder de la palabra

33

comunidad. Para ello, es oportuno propiciar espacios de reflexión 
y discusión acerca de la oralidad como otra fuente primaria que 
permita hilar un poco mejor la construcción del conocimiento y la 
transmisión de los saberes en grupos como las comunidades cam-
pesinas de las centralidades de Colombia.

Son diversos aspectos los que influyen en un aula de clase, sobre 
todo si tiene características distintivas como la escuela rural, se 
debe resaltar que “El texto oral…, tiene una fuerte inscripción del 
nivel pragmático, una eficacia ritual y se completa dialógicamen-
te en la recepción. Constituye una entidad que se puede ver como 
producción” (Maglia y Moñino, 2015, p. 178), es decir, que al habitar 
el proceso de enseñanza-aprendizaje con los estudiantes, es nece-
sario no solo trabajar la oralidad, sino entenderla como parte in-
trínseca del contexto, en donde el docente no se halle ajeno a los 
saberes que tienen sus estudiantes. Se ha hablado innumerables 
veces de la educación bancaria y se ha realizado diversas críticas 
a las prácticas descontextualizadas, sin embargo, esta vez, el lente 
enfoca el saber y conocer de los estudiantes mediante las oralituras, 
no ignora los aspectos anteriores, sino que los une para resignificar 
y visibilizar fuentes que en pleno siglo XXI no están adscritas a los 
planes de estudios de las instituciones formales y veredales. 

Así que aunque el docente hable cinco horas con sus estudiantes 
sobre los saberes de sus padres y abuelos, se dejan de lado las com-
petencias globales a las que debe responder la institución, enton-
ces, inicialmente, la proyección de una actividad, taller o proyecto 
debe tener en cuenta al menos lo escrito y lo oral de una manera 
contextualizada, entendiendo que la literatura escrita no es lo úni-
co válido, sino que “el texto oral tiene autoridad, dado que repre-
senta una instancia cognitiva que le otorga la tradición de su na-



El poder de la palabra

34

ción cultural. Por otra parte, tiene un alto contenido ético-didáctico 
en tanto es un perpetuador de la axiología comunitaria” (Maglia y 
Moñino, 2015, p. 178). 

Al incorporar estas narrativas en el entorno escolar, se puede de-
safiar el canon literario tradicional y enriquecer la educación al 
visibilizar estéticas y conocimientos alternativos. Al integrar estas 
expresiones en el ámbito educativo también promueve el respeto y 
reconocimiento de la diversidad cultural en las escuelas. Para ellos 
es importante dejar ver lo recogido en esta investigación de mane-
ra consecuente en estos hechos que abarcan a grandes rasgos la 
esencia de las oralituras como una visión renovada de la tradición, 
inicialmente se define que son las oralituras, su relación y distinción 
con la oratura, su gran dependencia con la oralidad y su fervien-
te importancia en el contexto y comunidad situada, luego, se ve el 
contexto, el potencial que enmarca algunas características propias 
de esa ruralidad, aquella población que capta un sentido especial 
por su constante e incesante lucha ante el sistema globalizador que 
le margina, después, se traza una línea transitoria encabezada por 
la oralidad presente en el contexto escolar y visible pero ignorada 
por las circunstancias en el aula, para finalmente hacer una reflexión 
acerca de lo que las oralituras pueden hacer articuladas al proceso 
educativo de los y las estudiantes de la escuela veredal San Rafael, 
claro, no se trata de algo espontaneo, sino, de un asunto pensado 
para mejorar mediante recursos vivos y constantes en la población, 
aquella negociación entre la escritura y lo oral, toma protagonis-
mo cuando situaciones reguladas por la masificación ignoran las 
particularidades del contexto, o cuando en el papel se trabaja en la 
expresión oral, pero en la práctica realmente no hay tiempo o recur-
sos, entonces pasa a ser un entorno académico desesperanzador. 



El poder de la palabra

35

Es allí donde tomar las oralituras como estrategia educativa cobra 
vida, ahí “Los núcleos de sentido que reviste la relación entre los 
jóvenes y la escuela se construyen allí donde parecen advertirse los 
dislocamientos discursivos.” (Duschatzky, 1999, p. 22), generando 
una experiencia educativa en donde los sujetos principales parten 
de sus saberes para seguir construyendo conocimiento y funda-
mentando sociedad con una relación menos desigual, caracteriza-
da por el reconocimiento de otras fuentes de conocimiento como 
la oralidad.

Conclusiones

La relevancia de adaptar los métodos educativos a las particularida-
des de cada grupo y cultura es un imperativo en término de la ética 
profesional, sobre todo para las nuevas generaciones de educado-
res. En las comunidades indígenas y afrodescendientes, como los et-
notextos o la poesía mapuche (Chiuailaf, 1999) como fue citado en 
(Rocha, 2018), han demostrado ser estratégicos en la preservación 
de la identidad y la transmisión intergeneracional de valores, cosmo-
visiones y saberes ancestrales. Los diferentes estudios mencionados 
anteriormente destacan cómo a través de las oralituras y la perfor-
mance identitaria, las comunidades no solo protegen sus tradiciones, 
sino que resisten procesos de homogeneización cultural. Las narrati-
vas campesinas se reconocen como manifestaciones de resistencia y 
memoria cultural, reflejando la vida cotidiana y las experiencias co-
lectivas de comunidades históricamente marginalizadas.

A partir de estos resultados iniciales y reconociendo el valor de las 
expresiones orales en la construcción de identidad cultural, la si-
guiente fase de esta investigación se propone desarrollar una es-
trategia educativa basada en las oralituras como eje de trabajo para 
fortalecer la identidad y la memoria campesina en niños y niñas de 



El poder de la palabra

36

escuelas rurales. Desde una reflexión suscrita al territorio, que com-
pense las marginaciones históricas y de la oportunidad de entender 
que la oralidad está yuxtapuesta a los colectivos campesinos y la 
educación rural. Reconociendo el valor intrínseco que ha tenido la 
cultura campesina en el país y que ha sido ignorada y menosprecia-
da por la escuela, en un afán civilizatorio y modernista de gobiernos 
nacionales y locales que valoran más lo extranjero como paradigma 
de conocimiento. Favoreciendo la dicotomía entre lo urbano y lo 
rural, como opuestos, donde uno significa progreso y civilización y 
el otro atraso e incultura.  

Esta división determina y valora a las comunidades campesinas y 
todo cuanto las conforman como objeto de desprestigio, burla e 
invisibilización de sus dimensiones culturales, epistémicas, artísti-
cas y literarias. (Rivera & Chaves, 2023, p. 3), entonces al recaer en 
la resignación de que se hace lo que se puede en escuelas como 
esta, el contexto pasa a ser un lugar sin importancia, el contraste 
es la ciudad, la cual “si” puede brindar oportunidades de mejora y 
desarrollo social, abandonando casi que por completo la cultura y 
prácticas propias del campesinado.

Analizar las diferentes expresiones de niños y niñas en la escuela 
y trabajar a partir de ellos en la recuperación de nuestra práctica 
oral campesina, obliga a voltear la mirada a como la escuela no re-
conoce otro tipo de fuentes a las literarias tradicionales, y que las 
características de la población abren un panorama amplio y situado 
para trabajar en propuestas más pertinentes y acordes a la realidad 
de las comunidades. Recordando que la educación de los niveles 
de básica primaria es esencial en el marco educativo y laboral de 
los futuros jóvenes de la región, hay muchísimos insumos para es-
tablecer una propuesta educativa a futuro para la preservación de 



El poder de la palabra

37

la memoria y la educación contextualizada que progresivamente se 
pinte con tintas de lucha y protección de la comunidad, la identi-
dad y el territorio.

Este tipo de propuestas debe adaptar las historias, los personajes y 
los símbolos propios de la vida campesina en actividades interacti-
vas para niños, usando técnicas de narrativa oral, cuentos ilustrados, 
creación de personajes y teatro de sombras. Entendiendo que son 
las formas de la ruralidad y no digitales como proponen en la ma-
yoría de las propuestas educativas actuales. La idea es que los niños 
y niñas puedan vivenciar y recrear su herencia cultural campesina 
desde una perspectiva lúdica y significativa, promoviendo un sen-
tido de pertenencia y orgullo por su identidad rural. Este enfoque 
plantea no solo una estrategia educativa, sino una herramienta de 
preservación cultural que permita a los niños conocer y valorar su 
historia local, enriqueciendo su experiencia educativa con prácticas 
que se alineen a sus necesidades y contextos específicos.



El poder de la palabra

38

Referencias

Arias, P. (2010). ¿Ruralidad sin agricultura? Espiral (Guadalajara), 
16(47), 249-259. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?scrip-
t=sci_arttext&pid=S1665-05652010000100010&lng=es&tl-
ng=es 

Contreras, J. (2020). Oralitura negra y política del lugar en el Litoral 
Pacífico caucano de Colombia. http://dspace5.filo.uba.ar/
handle/filodigital/12327 

Destéfanis, L., & Castells, M. (2024). Oratura, ethnotext, oralitura: 
origin and destination of the acting word. Caracol, 27, 132-
160. https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.i27p132-160 

Duschatzky, S. (1999). La Escuela como Frontera. Reflexiones sobre 
la Experiencia Escolar de Jóvenes de Sectores Populares. 
Paidós Ibérica. 

Ferrari, S. (2024). Oralitura y palabra bonita: escribir desde 
el símbolo. Altre Modernità, 31, 366-372. https://doi.
org/10.54103/2035-7680/23197 

Galindo, D. & Doria, R. (2019b). Lectura, escritura y oralidad en la 
escuela desde la perspectiva sociocultural. Revista de In-
vestigación Desarrollo E Innovación, 10(1), 163-176. https://
doi.org/10.19053/20278306.v10.n1.2019.10020 

Galván, L. (2020). Educación rural en América Latina Escenarios, 
tendencias y horizontes de investigación. Márgenes, Revis-
ta De Educación De La Universidad De Málaga, 1(2), 48–69. 
https://doi.org/10.24310/mgnmar.v1i2.8598 

Guerrero, J. & Guzmán, J. (2023). Oraliteratura del sur del To-
lima como literatura de frontera: más allá de la colo-



El poder de la palabra

39

nialidad epistémica. La Palabra, 45, 1-17. https://doi.
org/10.19053/01218530.n45.2023.14156 

Henao, D. (2014). Oralitura y tradición oral. Una propuesta de aná-
lisis de las formas artísticas orales. Lingüística y Literatura, 
239-256. https://doi.org/10.17533/udea.lyl.18849 

Maglia, G., & Moñino, Y. (2015). Oralitura de San Basilio de Palen-
que: temas europeos, africanos y criollos. Cuadernos de 
Literatura, 19(38), 171-201. http://dx.doi.org/10.11144/Ja-
veriana.cl19-38.osbp 

Mellado, S. (2020). Con(versan) las hablas de la poesía: nütram, 
parlamento y oralitura en Elicura Chihuailaf. Universidad 
Nacional de Córdoba. Facultad de Filosofía y Humanidades. 
Centro de Investigaciones. Área Letras; Recial; 11; 18; 12-
2020; 88-102. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/recial/
article/view/31227 

Ministerio de Educación Nacional de Colombia. (2019). Educación 
rural en Colombia: Experiencias del campesinado y las 
juventudes rurales. https://www.mineducacion.gov.co/por-
tal/salaprensa/Comunicados/418454 

Rivera, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un 
presente en crisis. Tinta Limón. https://tintalimon.com.ar/
public/pdf_978-987-3687-36-5.pdf 

Rocha, M. (2018). Mingas de la palabra: textualidades oralitegráfi-
cas y visiones de cabeza en las oralituras y literaturas indí-
genas contemporáneas. Universidad de los Andes, Edicio-
nes Uniandes: Pontificia Universidad Javeriana. http://hdl.
handle.net/10554/44456 



El poder de la palabra

40



El poder de la palabra

41

Capítulo 2

La transmisión de saberes cultura-
les en la comunidad Inga del Alto 

Putumayo
Karen Sofía Charry Benavides

Resumen

Este estudio explora la transmisión de saberes culturales en la co-
munidad Inga del Alto Putumayo, destacando su papel crucial en 
la preservación de la identidad y cosmovisión indígena. En un con-
texto de transformación social marcado por la globalización y el re-
levo generacional, dicha transmisión se revela como una forma de 
resistencia frente a la pérdida cultural. A través de una metodología 
etnográfica basada en entrevistas a mayores, taitas y sabedores, se 
identifican mecanismos clave como la oralidad, los rituales comu-
nitarios y el uso de plantas sagradas. Estos elementos no solo ase-
guran la continuidad del conocimiento ancestral, sino que también 
fortalecen los lazos comunitarios y el tejido social. La activa parti-
cipación de las nuevas generaciones en estos procesos educativos 
basados en la experiencia directa y el respeto refuerza la identidad 
colectiva y garantiza la vigencia de los saberes tradicionales. Así, la 
transmisión cultural se configura como una estrategia vital para la 
pervivencia del pueblo Inga en un entorno en constante cambio.

Palabras clave: Saberes, Transmisión, Pueblo Inga, Cultura.



El poder de la palabra

42

Abstract

This study explores the transmission of cultural knowledge in the 
Inga community of Alto Putumayo, highlighting its crucial role in 
the preservation of indigenous identity and cosmovision. In the 
context of social transformation marked by globalization and gene-
rational change, such transmission is revealed as a form of resistan-
ce to cultural loss. Through an ethnographic methodology based 
on interviews with elders, taitas and wise men, key mechanisms 
such as orality, community rituals and the use of sacred plants are 
identified. These elements not only ensure the continuity of ances-
tral knowledge but also strengthen community ties and the social 
fabric. The active participation of new generations in these educa-
tional processes based on direct experience and respect reinforces 
the collective identity and guarantees the validity of traditional 
knowledge. Thus, cultural transmission is a vital strategy for the 
survival of the Inga people in a constantly changing environment.

Keywords: Knowledge, Transmission, Inga people, Culture.

Resumo

Este estudo explora a transmissão do conhecimento cultural na 
comunidade Inga do Alto Putumayo, destacando seu papel crucial 
na preservação da identidade e da cosmovisão indígenas. Em um 
contexto de transformação social marcado pela globalização e pela 
mudança geracional, essa transmissão é revelada como uma forma 
de resistência em face da perda cultural. Por meio de uma meto-
dologia etnográfica baseada em entrevistas com anciãos, taitas e 
sabedores, são identificados mecanismos fundamentais, como a 
oralidade, os rituais comunitários e o uso de plantas sagradas. Esses 
elementos não apenas garantem a continuidade do conhecimento 



El poder de la palabra

43

ancestral, mas também fortalecem os laços comunitários e o teci-
do social. A participação ativa das novas gerações nesses processos 
educacionais baseados na experiência direta e no respeito reforça a 
identidade coletiva e garante a validade do conhecimento tradicio-
nal. Assim, a transmissão cultural é uma estratégia vital para a so-
brevivência do povo Inga em um ambiente em constante mudança.

Palavras-chave: Conhecimento, transmissão, povo Inga, cultura.

Introducción

La transmisión intergeneracional de saberes culturales constitu-
ye un pilar fundamental para la pervivencia y continuidad de la 
identidad de los pueblos indígenas, como la comunidad Inga en 
el Alto Putumayo. Estos procesos aseguran que las cosmovisiones, 
tradiciones, lenguas y prácticas ancestrales se mantengan vivas y 
relevantes para las nuevas generaciones, fortaleciendo el sentido 
de pertenencia y la cohesión social al interior de la comunidad. Sin 
embargo, en el contexto contemporáneo, diversas dinámicas socia-
les, culturales y económicas presentan desafíos significativos para 
la efectividad de estos mecanismos de transmisión, especialmente 
en comunidades que experimentan movilidad territorial e interac-
ción constante con sociedades no indígenas.

Los espacios comunitarios al interior de las comunidades Inga des-
empeñan un rol crucial como escenarios privilegiados para la trans-
misión intergeneracional de saberes culturales. Estos espacios, que 
pueden incluir la tulpa (fogón), las chagras (huertos), los cabildos 
(centros de gobierno) y las ceremonias tradicionales, facilitan la 
interacción y el diálogo entre las diferentes generaciones, permi-
tiendo que los mayores (Taitas y Mamás o Mamitas) compartan sus 
conocimientos, experiencias y memorias con jóvenes, niños y ni-
ñas. A través de la oralidad, la práctica cotidiana y la participación 



en actividades comunitarias, los saberes ancestrales se transmiten 
de manera viva y contextualizada, asegurando su relevancia y com-
prensión para las nuevas generaciones.

A pesar de la importancia de estos espacios comunitarios, los pro-
cesos de inserción en contextos urbanos, la influencia de la cultura 
occidental, la imposición de normativas externas y la transforma-
ción de las dinámicas económicas generan tensiones y desafíos 
para la transmisión intergeneracional de saberes culturales en la 
comunidad Inga. La migración de jóvenes a las ciudades en busca 
de educación o empleo, la pérdida de la lengua materna frente al 
predominio del español y la adopción de nuevas formas de vida y 
valores pueden debilitar los vínculos intergeneracionales y alterar 
los mecanismos tradicionales de transmisión que se desarrollan al 
interior de los espacios comunitarios. Desde este marco el objetivo 
de este trabajo es analizar los procesos de transmisión de saberes 
culturales intergeneracionales de la comunidad indígena Inga al in-
terior de los espacios comunitarios.

Un análisis detallado de estos procesos permite identificar los fac-
tores que facilitan o dificultan la transmisión intergeneracional de 
saberes culturales, así como las estrategias y adaptaciones que la 
comunidad Inga desarrolla para asegurar la continuidad de su le-
gado cultural en el contexto actual de pluralismo mediático y la 
constante interacción entre lo rural y lo urbano. Comprender estas 
dinámicas es crucial para garantizar la pervivencia de la rica heren-
cia del pueblo Inga para las futuras generaciones.

Al realizar una revisión de la literatura acerca de la trasmisión de 
saberes o conocimientos culturales de las comunidades indígenas 
en el alto Putumayo, la preservación de su cultura, y los desafíos 
para preservar y transmitir intergeneracionalmente sus saberes, sus 



El poder de la palabra

45

experiencias, sus memorias sin dejar decaer su cultura dentro de 
estos grandes cambios de la actualidad.

Laurent Cornaz (1994) concibe la transmisión como “esa filigrana 
que vincula a los hombres, más allá de la muerte, más allá del nacer 
[...] es aquello que liga sin que lo sepan a los hombres y a las genera-
ciones, y actúa subterráneamente sobre la conducta humana” (pp. 
17-18). En esta línea, Régis Debray (1997) desarrolló una teoría ge-
neral de la transmisión cultural al introducir el concepto de medio-
logía, según el cual no es posible la transmisión sin un vehículo que 
la sustente. En su perspectiva, los retransmisores —aquellos que 
median entre el mensaje y su recepción— desempeñan un papel 
central en la producción y circulación del sentido. Para Debray, la 
transmisión se refiere al proceso inherente e inconsciente de incul-
cación de valores, conocimientos y prácticas culturales que opera 
de manera difusa dentro de una comunidad, a menudo a través de 
la mera convivencia, la observación y la participación en rituales 
cotidianos. No es un acto intencional de enseñanza en el sentido 
formal. Así, en el caso del Pueblo Inga la palabra oral se presen-
ta como el vehículo primario y más eficaz de dicha transmisión, en 
tanto constituye “el medio por el cual el sujeto se apropia, se vincula 
con el Otro primordial y con la cultura” (Morales Barrera, 2019).

En este contexto, la transmisión cultural no siempre requiere una 
enseñanza explícita o intencional. A diferencia de la educación, que 
implica un acto consciente y estructurado de impartir conocimien-
tos con objetivos pedagógicos definidos, la transmisión puede ope-
rar de manera más sutil. Como señala Philippe Meirieu (1998), el 
vínculo transgeneracional a menudo se garantiza por un proceso 
de “impregnación”. Esto significa que la cultura se transmite sin una 
planificación consciente o una acción sistemática, simplemente a 



El poder de la palabra

46

través de la convivencia y la exposición a los elementos culturales 
compartidos.

Meirieu (1998) advierte que, si no existen elementos significativos 
que se puedan compartir en el seno familiar, la transmisión cultu-
ral puede colapsar o “inmolarse”. Un ejemplo claro de esta carencia 
son los adolescentes desarraigados, sin conexión con una memoria 
histórica colectiva y privados del acceso a la palabra como medio 
simbólico de vinculación. Estos jóvenes a menudo se orientan ex-
clusivamente a la gratificación inmediata de sus impulsos más pri-
marios. Esta situación ilustra los peligros de una ruptura en el lazo 
transgeneracional y la consecuente fragilización de los procesos de 
subjetivación. La transmisión cultural no solo configura identida-
des, sino que también estructura la inserción simbólica del indivi-
duo en la comunidad. Cuando faltan mediaciones simbólicas sóli-
das, el sujeto queda expuesto a una experiencia del presente pero 
desprovista de continuidad y de horizonte.

De este modo, la transmisión se configura como un proceso di-
námico y constitutivo a través del cual una cultura no sólo se per-
petúa, sino que también se transforma a lo largo del tiempo. Este 
proceso produce, en el plano social, una identidad cultural com-
partida, mientras que, en el plano individual, incide en la estruc-
turación del sujeto en su dimensión inconsciente. La transmisión 
adquiere consistencia al inscribirse en una experiencia subjetiva 
que no es meramente racional o consciente, sino profundamente 
afectiva y simbólica. En este marco, la articulación entre generacio-
nes se convierte en un eje fundamental del entramado cultural, al 
establecer un vínculo que, como señala Debray (1997), conecta “a 
los vivos con los muertos” (p. 117), es decir, con aquellos saberes, 
valores y representaciones que configuran la memoria colectiva. 



El poder de la palabra

47

Esta operación simbólica exige, además, la existencia de espacios 
propios —familiares, sociales, institucionales— que permitan la 
elaboración y resignificación de lo transmitido, de acuerdo con las 
condiciones específicas de cada época y contexto. Dichos espacios 
no solo alojan la herencia cultural, sino que también permiten su 
reinterpretación, haciendo posible la continuidad transformadora 
que caracteriza toda cultura viva.

La tradición oral constituye un pilar fundamental en la transmisión 
del conocimiento ancestral en las comunidades Inga y Kamëntsá. 
A través de la palabra hablada, los mayores y sabedores, quienes 
encarnan la sabiduría ancestral, transfieren de generación en gene-
ración, conocimientos, valores, prácticas y la cosmovisión propia de 
cada pueblo (Muchavisoy, 1997; Pérez Orozco, 2018, Pérez Benavi-
des, 2021). Esta tradición oral no es estática, sino que se recrea y 
adapta en el tiempo, manteniendo viva la memoria colectiva y la 
identidad cultural de la comunidad, de las familias y de cada per-
sona (aunque ellos a sí mismo nunca se ven de forma individual, 
siempre en grupo). La tradición oral configura la sabiduría popular 
y es un componente vital para el mantenimiento y significación de 
las costumbres, actuando como base cultural de gran importancia 
comunicativa, política e identitaria del pueblo.

Los saberes indígenas ofrecen una comprensión del mundo nota-
blemente más amplia que la occidental. En estas cosmovisiones, 
la conexión entre el ser humano y la naturaleza —conocida como 
nukanchipa alpa mama en la lengua inga— es profunda y sagrada. 
Es importante recordar que el inga o ingano, como señala Landa-
buru (citado por Muyuy, 2019), pertenece a la gran familia lingüís-
tica del quechua. Esta relación intrínseca con el entorno natural se 
extiende a lo espiritual, abarcando dimensiones que van más allá 



El poder de la palabra

48

de lo meramente observable. Un ejemplo palpable de esta integra-
ción se manifiesta en elementos culturales como el chumbe inga, 
tal como lo describen Aldana Barahona y Sánchez Carballo (2021).

También conocido como fajas en diversos colores, que llevan impreso en 

su geografía, una diversidad de figuras geométricas es un lenguaje gráfi-

co donde las tejedoras cuentan la cotidianidad de la vida; utilizadas por 

las abuelas para sujetar el vientre de las mujeres que están en gestación, 

cargar el canasto, enchumbar a los bebés. (Mayuy Chasoy, 2019, p. 63). 

Es un artefacto cultural y mental que condensa parte esencial del 
conocimiento ancestral. El chumbe, más allá de su función textil, ac-
túa como un dispositivo de transmisión simbólica, donde el tejido 
de figuras geométricas representa narrativas, saberes espirituales y 
memorias colectivas. Así, la elaboración y el aprendizaje del chum-
be permiten a las nuevas generaciones Inga interiorizar valores, his-
torias y principios fundamentales de su cosmovisión, reforzando la 
continuidad cultural mediante prácticas sensibles y materiales.

La transmisión cultural del conocimiento ancestral se realiza principal-
mente a través de la oralidad, la observación y la participación en las 
prácticas cotidianas y rituales de la comunidad (Pérez Orozco, 2018; 
Pérez Benavides, 2021). Los niños y jóvenes aprenden de los mayores a 
través del ejemplo, la conversación y la vivencia directa en el territorio. 
Bravo Osorio (2021) resalta el principio de “saber vivir allí” como una 
base para la transmisión cultural Inga. Este principio expresa una ética 
de vida en la cual el conocimiento no se adquiere de manera abstracta, 
sino a través de la convivencia respetuosa con el territorio, los seres 
espirituales y la comunidad y el vivir en comunidad. La transmisión de 
saberes, en este sentido, está íntimamente ligada a las experiencias de 
vida, los rituales, las prácticas agrícolas y las relaciones intergeneracio-
nales, configurando un aprendizaje entrelazado con el territorio.



El poder de la palabra

49

La importancia del territorio en la transmisión de saberes propios el 
trabajo de Chamorro Becerra, Marmolejo-Avenia e Insuasty-Portilla 
(2020), muestra que la transmisión cultural no se limita a espacios for-
males de educación, sino que se realiza en el caminar, en la observa-
ción de la naturaleza, en el diálogo y en las prácticas cotidianas de cada 
persona, de cada joven, de cada niño, demostrando que el aprendizaje 
indígena es dinámico, relacional o multidiverso. En este marco, el terri-
torio no es únicamente un espacio físico, sino un entramado simbóli-
co, espiritual y afectivo que articula la vida individual y colectiva de la 
comunidad Inga. Es allí donde los saberes ancestrales cobran sentido, 
se practican y se renuevan en la cotidianidad: al sembrar la chagra, al 
recorrer los caminos, al escuchar los relatos de los mayores, y al partici-
par en las celebraciones comunitarias. El territorio es un libro vivo que 
se recorre con los sentidos, con el cuerpo y con la memoria. 

Chamorro Becerra, Marmolejo-Avenia e Insuasty-Portilla (2020), se-
ñalan que aprender en el territorio implica una experiencia multi-
diversa, relacional y situada, donde la sabiduría se encarna en el 
hacer y en el convivir. En este sentido, la transmisión cultural no 
puede desvincularse del lugar que la sostiene: es el territorio el que 
nutre, resguarda y posibilita la continuidad de los saberes, aun en 
medio de los desafíos contemporáneos. La dimensión territorial es 
el cimiento de prácticas culturales esenciales, como la medicina tra-
dicional indígena. Esta medicina se nutre de una relación profunda 
con las plantas, los elementos naturales y los saberes ancestrales 
transmitidos por los mayores. Un ejemplo claro de esta resiliencia 
se observa en las estrategias de los mayores Inga-Kamentsa para 
preservar y adaptar sus conocimientos en entornos urbanos.

Según Garzón-Forero (2019), esto se manifiesta en la “medicina in-
dígena empaquetada”, un concepto que demuestra cómo, incluso 



El poder de la palabra

50

en situaciones de desplazamiento o migración, los saberes cultura-
les persisten y se transforman para ajustarse a nuevas realidades. 
La práctica médica tradicional, por lo tanto, sigue siendo un vehí-
culo crucial para la transmisión de valores, técnicas de sanación y 
cosmovisiones propias, asegurando la preservación de la identidad 
cultural más allá de los territorios ancestrales. La medicina tradicio-
nal constituye una de las expresiones más profundas del conoci-
miento ancestral del pueblo Inga. Enraizada en el territorio y trans-
mitida por generaciones mediante la palabra, la observación y la 
práctica, esta medicina no se limita al uso instrumental de plantas, 
sino que implica una comprensión holística de la vida, la salud y la 
enfermedad, articulando cuerpo, espíritu, comunidad y naturaleza 
(Pérez Orozco, 2018; Morales Barrera, 2019). 

El territorio, como espacio simbólico y vivo, es también el “botiquín 
natural” donde se encuentran las plantas sagradas y los elementos 
con los que los sabedores ejercen su labor de cuidado y sanación 
(Chamorro Becerra, Marmolejo-Avenia y Insuasty-Portilla, 2020). En 
este contexto, el conocimiento medicinal se transmite no de mane-
ra explícita o sistemática, sino a través de una pedagogía de la parti-
cipación, del acompañamiento y del sentir, en la que el vínculo con 
los mayores, con el entorno y con los seres espirituales es esencial 
(Meirieu, 1998; Pérez Benavides, 2021). Esta práctica no es estática 
ni ajena a las transformaciones sociales: se adapta creativamente 
a los desafíos contemporáneos, sin perder su esencia simbólica ni 
su valor cultural. Así, la medicina tradicional se mantiene como un 
pilar central para la vida comunitaria, la transmisión intergeneracio-
nal de saberes.

La preservación de la tradición y los saberes ancestrales es un pilar 
fundamental para mantener la identidad cultural de las comunida-



El poder de la palabra

51

des Inga y Kamëntsá. La memoria histórica colectiva, transmitida de 
forma oral y materializada en prácticas culturales como las ceremo-
nias y el tejido del chumbe, es crucial. Este legado reafirma su iden-
tidad como pueblos con una rica historia y un valioso patrimonio 
ancestral (Aldana Barahona y Sánchez Carballo, 2021; Pérez Orozco, 
2018; Pérez Benavides, 2021).

Puede decirse que, la tradición, la transmisión y la preservación del 
conocimiento ancestral están intrínsecamente ligadas a la identi-
dad cultural de las comunidades Inga y Kamëntsá. A pesar de la in-
teracción con la cultura occidental, o con los diferentes procesos de 
marginalización con los que han tenido que enfrentarse, estas co-
munidades mantienen vivas sus tradiciones a través de la oralidad, 
la práctica cultural y la apropiación crítica de nuevos espacios y he-
rramientas, buscando asegurar la pervivencia de su pensamiento y 
su “saber vivir allí” (Bravo Osorio, 2021).

Metodología

Para cumplir con el objetivo propuesto se adopta el paradigma 
histórico-hermenéutico, el cual permite abordar la interpretación 
de la realidad, identificando las dinámicas de la intersubjetividad 
en el proceso de transmisión cultural. Esta investigación tiene un 
enfoque etnográfico, ya que se busca generar resultados descripti-
vo-interpretativos que reflejan la profundidad y complejidad de los 
procesos de transmisión cultural en la comunidad Inga.

Como método de recolección de información detallada y rica sobre 
las experiencias personales de los miembros de la comunidad Inga, 
se realizaron entrevistas semiestructuradas. Se realizaron diferen-
tes entrevistas a Dailan Tisoy Jamioy, de 23 años, madre de familia 
de dos niñas de 8 y 3 años, Antonio Chasoy Flórez, de 28 años, Al-
guacil mayor del cabildo Inga en el municipio de Colón, Fernando 



El poder de la palabra

52

Narváez Agreda, de 42 años, miembro del pueblo Kamentsa. Estas 
entrevistas se llevaron a cabo de forma presencial y virtual, dadas 
las restricciones de acceso físico y para facilitar la participación de 
integrantes de diversas partes de la comunidad.

Resultados

En este apartado se presentan los resultados del trabajo de campo, 
dando voz a las personas de las comunidades Inga y Kamëntsá que 
generosamente compartieron sus saberes, vivencias y reflexiones. 
Más que hablar sobre ellos, este trabajo busca hablar con ellos, per-
mitiendo que sus palabras y relatos se escuchen con el respeto y la 
profundidad que merecen. En diálogos desarrollados en las diferen-
tes entrevistas, se encontró que, en el Valle de Sibundoy, en el sur 
de Colombia, se encuentran las comunidades Inga y Kamëntsá, dos 
pueblos originarios que han experimentado una unión interétnica 
significativa en los últimos tiempos. Este proceso ha dado lugar a la 
formación de familias Inga-Kamëntsá, cuyos hijos ya se identifican 
con ambas identidades. Este fenómeno se ha producido en el mar-
co de una serie de interacciones entre los pueblos, influenciadas 
por el mestizaje cultural y las dinámicas sociales contemporáneas.

La identidad cultural de los pueblos Inga y Kamëntsá ha sido mol-
deada no solo por sus propias tradiciones, sino también por el pro-
ceso de adaptación a las realidades del nuevo milenio. La unión 
interétnica ha permitido una sinergia cultural, que se refleja en la 
aprobación de nuevas formas de convivencia y cooperación. Alda-
na Barahona y Sánchez Carballo (2021), señalan que este tipo de 
integración ha sido fundamental para el fortalecimiento de la iden-
tidad colectiva y la preservación de los saberes ancestrales, y que, si 
bien ya no son los mismos tiempos, hay mucho que aún prevalece.



El poder de la palabra

53

La estructura política de las comunidades Inga y Kamëntsá está or-
ganizada en torno a dos figuras clave: el Taíta Gobernador y el Taíta 
alcalde Mayor, que estan vinculados a un proceso de transmisión en 
el cual, como lo menciona uno de nuestros entrevistados, “se hace 
un proceso de aprendizaje como alguacil menor, luego alguacil ma-
yor, ahí alcalde menor y  ya se llega a Taíta alcalde mayor y pues si 
la vida lo permite, pues ya se luego se llega a Taíta gobernador” 
(Chasoy Florez, 2025), ellos son quienes representan los pilares fun-
damentales de la gobernanza y la gestión comunitaria. Estos líderes 
tienen la responsabilidad de velar por los derechos de la comuni-
dad, supervisando el cumplimiento de los estatutos del resguardo 
y la gestión de proyectos. Esta estructura de gobierno está estre-
chamente relacionada con la preservación de la identidad cultural 
y el fortalecimiento de la cohesión social dentro de la comunidad.

Este sistema jerárquico garantiza que quienes ocupen estos cargos 
sean verdaderos sabedores de la historia, las tradiciones y los va-
lores culturales de la comunidad. Según Pérez Orozco (2018), esta 
formación política y cultural de los líderes indígenas es un proceso 
largo y exigente, que involucra la transmisión de conocimientos an-
cestrales y la práctica de los rituales espirituales que forman parte 
de la cosmovisión indígena. Esta estructura política no solo permite 
gestionar los asuntos de la comunidad, sino también preservar y 
promover las tradiciones culturales en un mundo globalizado.

La tradición oral es uno de los elementos clave en la transmisión 
de los saberes ancestrales en las comunidades Inga y Kamëntsá. La 
palabra hablada es el vehículo principal para la transmisión de co-
nocimientos, valores y creencias entre generaciones (Pérez Orozco, 
2018). Los mayores de la comunidad, conocidos como sabedores, 
son los encargados de mantener vivas estas tradiciones a través 



El poder de la palabra

54

de relatos, canciones, mitos y leyendas. Estos saberes abarcan una 
comprensión holística del mundo, en la que la naturaleza, el espíri-
tu y la comunidad están profundamente interconectados. O como 
lo menciona Pérez Orozco (2018), esta cosmovisión indígena influ-
ye en cómo los pueblos Inga y Kamëntsá comprenden aspectos 
fundamentales de la vida, como el tiempo,

Mi bisabuela murió de 106 años, el bisabuelo murió de 100, la abuela de 

95, tenemos el otro, la otra tía que está ahí en el 97 año y tenemos mayo-

res así que todavía existen y todavía están con nosotros y es una alegría 

de tenerlos acá y escucharlos a ellos es muy importante toda esa sabiduría 

en esos 90 y tantos y 100 años, pues eso es un montón de cosas por dar 

a conocer y pues uno escucharlos sabe ser muy enriquecedor. (Chasoy 

Flórez, 2025).

A continuación, para acercarnos a la riqueza de sus experiencias, 
se ha optado por una organización en subcategorías temáticas, 
que no buscan fragmentar los saberes, sino acercarse con mayor 
sensibilidad a las múltiples formas en que se vive y se transmite 
el conocimiento ancestral. Estas subcategorías permiten sentir más 
de cerca la voz, la memoria y la experiencia de cada persona, reco-
nociendo la singularidad de sus recorridos y, al mismo tiempo, los 
vínculos que tejen entre sí una memoria colectiva viva.

El espacio, los roles.

Los saberes ancestrales no se transmiten en espacios neutros, sino 
en escenarios cargados de significado: la casa, la tulpa, la chagra; 
en estos espacios se configuran roles relacionales que se aprenden 
desde la práctica cotidiana y desde el vínculo con los otros. Como 
lo señala Restrepo (2013), el aprendizaje en contextos comunitarios 
indígenas está profundamente entrelazado con la vida cotidiana y 
el hacer. Esta categoría recoge cómo, desde edades tempranas, los 



El poder de la palabra

55

niños y jóvenes asumen responsabilidades —como ser huasicamas, 
cuidadores del hogar— y cómo, a través de esos roles, se aprende 
a observar, cuidar, sembrar, cocinar y convivir. Aquí, el espacio y el 
rol no son asignados arbitrariamente: son formas de aprender sien-
do, donde el conocimiento se incorpora a través de la experiencia 
situada.

Nosotros lo que nos llamábamos era el compañero o nosotros nos de-

jaban de huasicamas, dicen en Inga, ¿sí? Los huasicamas que son el cui-

dador de la casa, usted se queda de huasicama mientras yo me voy a tal 

parte a hacer tal trabajo. Y en esa uno va aprendiendo a aprender en la 

candela, a plantar una olla, a mirar la chagra, a cuidar los animales que 

hay en quizás en el hogar y eso es un aprendizaje, digamos, como cultural 

y ancestral del pueblo Inga y el pueblo kamentsa. (Chasoy Flórez, 2025).

La salud.

Para los pueblos Inga y Kamëntsá, la salud no se concibe como la 
simple ausencia de enfermedad, sino como un equilibrio entre el 
cuerpo, el espíritu, el territorio y la comunidad. Esta visión integral 
coincide con lo planteado por Pérez Orozco (2018), quien afirma 
que los saberes ancestrales constituyen una forma de comprensión 
holística del mundo, donde lo físico, lo espiritual y lo colectivo es-
tán íntimamente conectados. Esta subcategoría reúne relatos que 
muestran cómo las parteras, las mamitas, y los sabedores han cui-
dado la vida desde prácticas tradicionales que también son espi-
rituales. Nacer en casa, bajo el cuidado de las abuelas, y enterrar 
la placenta bajo la tulpa, son prácticas que transmiten no solo un 
saber médico, sino una cosmovisión profundamente enraizada en 
el territorio y los ciclos naturales de la vida.

Entonces anteriormente las mamitas, las parteras muy sabedoras y en 

su conocimiento y en su espiritualidad. En nuestra familia somos cinco 



El poder de la palabra

56

hermanos y ninguno nacimos en el hospital, todos nacimos en nuestro 

hogar en el ranchito que tenía mi abuela. Y que ¿Cuál es la costumbre 

del pueblo Inga-kamentsa? Que la placenta que votaba pues la madre 

gestante pues la entierran debajo de la tulpa. (Chasoy Flórez, 2025) 

La enfermedad.

La enfermedad, lejos de ser entendida como un fenómeno exclu-
sivamente biológico, es una experiencia que activa el conocimien-
to ancestral, el uso de plantas medicinales, cantos, limpiezas y ce-
remonias. Walsh (2010) señala que los saberes indígenas no sólo 
ofrecen respuestas prácticas, sino también espirituales y culturales, 
frente a los desequilibrios del cuerpo y del alma. Esta subcategoría 
recoge experiencias donde la medicina ancestral se convierte en 
guía y contención espiritual, mostrando cómo el saber se transmite 
en momentos de fragilidad y sanación. Como afirma Pérez Benavi-
des (2021), estas prácticas permiten sostener la memoria colectiva, 
pues cada curación es también un acto de transmisión cultural viva.

Los saberes ancestrales se expresan en diversas prácticas culturales 
como la agricultura (chagra), la medicina tradicional, el uso ritual de 
plantas como el yagé, entre otros. Estas prácticas no solo represen-
tan un conocimiento técnico, sino una herencia espiritual y cultural 
profundamente arraigada en la memoria de las comunidades.  

La medicina ancestral es una práctica ancestral, cultural y milenaria que 

nos han dejado los abuelos, los mayores. En mi caso, en mi familia, des-

de mis bisabuelos se viene practicando esta medicina: el tatarabuelo, el 

bisabuelo, los abuelos, la abuela, mi señora madre, y pues yo voy tras ese 

camino también. Ellos nos van dejando esa herencia. Esa es una práctica 

milenaria. (Chasoy Flórez, 2025)

Esta transmisión intergeneracional evidencia cómo el saber ances-
tral se mantiene vivo a través de la experiencia, la memoria y la prác-



El poder de la palabra

57

tica cotidiana, y no por medio de procesos formales de enseñanza.

El tejido, particularmente el chumbe, y las ceremonias son espa-
cios fundamentales en los que se transmite la vida comunitaria y 
los saberes ancestrales. Lejos de ser prácticas aisladas, estos mo-
mentos rituales son escenarios en los que se aprende a compartir, 
a sembrar, a guiar, a orientar y a vivir en comunidad. Como afirma 
Chasoy Flórez (2025): “El tejido (chumbe) y las ceremonias rituales 
son espacios donde se aprende la vida cotidiana: del compartir, del 
sembrar, del guiar, del orientar y del aprender”.

Estos saberes constituyen la base de la identidad cultural de las co-
munidades Inga y Kamëntsá, y son esenciales para la preservación 
de su memoria colectiva (Pérez Benavides, 2021).

La transmisión de los saberes ancestrales se realiza de diversas ma-
neras en las comunidades Inga y Kamëntsá, así como lo menciona 
Pérez Orozco (2018), los niños y jóvenes aprenden principalmente a 
través de la observación, la participación y la oralidad. Los mayores 
son los encargados de transmitir los conocimientos y las enseñan-
zas, pero también los jóvenes juegan un papel activo en este pro-
ceso, ya que participan en las prácticas culturales y rituales desde 
temprana edad. Cómo se logra evidenciar en una de sus prácticas 
según Tisoy Jamioy (2025): 

Esta festividad tradicional ha sido erróneamente nombrada Carnaval 

del Perdón que en realidad es una Celebración Ancestral, Atun Puncha 

– (Lengua Inga) Betscnaté – (Lengua Kamentsá). El Atun Puncha también 

conocido como el Día Grande, celebrado alrededor de las fechas del 21 

de marzo, esta es una celebración de los Pueblos Andino-Amazónico, en 

donde para estas comunidades se ve el inicio del calendario, o inicio de 

un año nuevo, y/o el inicio de nuevos tiempos – tiempo de florecimiento. 



El poder de la palabra

58

Esta celebración se realiza el día lunes antes del miércoles de ceniza de 

cada año. Y aquí también podemos ver toda esa incidencia que tuvo y si-

gue teniendo la iglesia y la religión en el valle de Sibundoy y en la cultura.

En este contexto, las comunidades Inga y Kamëntsá están inmer-
sas en una sociedad cada vez más influenciada y cambiante por 
la cultura occidental. Esto ha generado procesos de apropiación y 
resignificación cultural, en los cuales las comunidades reinterpre-
tan y adaptan (no cambian) los saberes ancestrales a la realidad del 
mundo moderno. A pesar de esta interacción, como lo menciona 
Garzón-Forero (2019), las comunidades Inga y Kamëntsá no han 
renunciado a su identidad cultural. Por el contrario, han logrado 
encontrar formas de articular y valorar los saberes indígenas en el 
contexto de una sociedad plural y diversa. Uno de los procesos más 
significativos en este sentido ha sido la apropiación de la escuela 
como un espacio para fortalecer la identidad cultural. 

Aunque originalmente se vio como un mecanismo de acultura-
ción, las comunidades han logrado reconfigurar la escuela como 
un espacio para promover el diálogo intercultural (aunque esto no 
siempre sea así). Según Pérez Orozco (2018), este enfoque permi-
te que los estudiantes no solo aprendan saberes occidentales, sino 
que también reciban formación sobre sus propios conocimientos 
ancestrales, generando una educación intercultural que busca la ar-
monización de ambos saberes, sin que uno prevalezca sobre el otro.

Es importante señalar que la enseñanza es un proceso intencional 
mediante el cual una persona (el docente) facilita la adquisición de 
conocimientos, habilidades o valores en otra (el estudiante), gene-
ralmente en un entorno institucionalizado. De acuerdo con Imber-
nón (2001), enseñar no es simplemente transmitir información, sino 
“provocar situaciones de aprendizaje, fomentar la comprensión y 



El poder de la palabra

59

facilitar la construcción del conocimiento por parte del alumno” (p. 
34). Por su parte, Coll (2004) define la enseñanza como “el conjunto 
de acciones deliberadas destinadas a generar aprendizajes en otras 
personas”. Desde este enfoque, la enseñanza está mediada por me-
todologías, objetivos y contenidos planificados, que responden a 
estructuras académicas preestablecidas. Además, implica una asi-
metría de roles: quien enseña tiene el saber validado por una ins-
titución, y quien aprende es considerado receptor de ese saber. En 
contextos educativos formales, este proceso está regulado por po-
líticas, currículo y estándares externos, lo que contrasta con otras 
formas de transmisión del conocimiento presentes en comunida-
des indígenas.

En contraste con la enseñanza formal, la transmisión de saberes en 
comunidades indígenas como los pueblos Inga y Kamëntsá se da de 
forma orgánica, situada y relacional. Transmitir no implica imponer, 
sino compartir experiencias vividas, prácticas cotidianas y signifi-
cados culturales, en un marco de reciprocidad intergeneracional. 
Según Restrepo (2013), la transmisión de saberes es un proceso de 
continuidad cultural en el que se integran la oralidad, la observa-
ción, la participación y el rito como formas válidas de conocimiento. 
Esta transmisión no está mediada por estructuras rígidas, sino que 
ocurre en espacios significativos como la chagra, el fogón, los ritua-
les o el tejido. Como señala Walsh (2010), los saberes ancestrales no 
se enseñan, se viven y se encarnan. En este sentido, la cultura no se 
aprende en términos escolares, sino que se hereda, se practica y se 
actualiza en la cotidianidad. La transmisión se convierte así en una 
forma de resistir la colonización epistemológica que ha subordina-
do otros modos de conocer.

Reconocer la diferencia entre enseñanza y transmisión permite 



El poder de la palabra

60

abrir un espacio de diálogo entre la educación formal y los proce-
sos propios de conocimiento en comunidades indígenas como los 
pueblos Inga y Kamëntsá. Si bien la enseñanza responde a una lógi-
ca estructurada, planificada y jerárquica, la transmisión de saberes 
se inscribe en un orden relacional, comunitario y experiencial. Ar-
ticular ambas formas de conocimiento no implica asimilar una a la 
otra, sino permitir que coexistan y se complementen. Como plantea 
Catherine Walsh (2010), una educación intercultural crítica no debe 
limitarse a incluir contenidos indígenas en el currículo occidental, 
sino que debe abrirse a otras formas de saber, de aprender y de 
estar en el mundo. En este sentido, la escuela puede transformar-
se en un espacio donde los saberes ancestrales sean reconocidos 
como conocimientos legítimos, no subordinados ni folklorizados, 
sino puestos en diálogo horizontal con esos saberes académicos. 
Esta articulación permitiría no solo fortalecer la identidad cultural 
de los estudiantes indígenas, sino también enriquecer las prácticas 
pedagógicas con otras epistemologías, otras lógicas del tiempo, del 
cuerpo, del cuidado y del territorio. De este modo, la educación de-
jaría de ser un instrumento de homogeneización para convertirse 
en un espacio de pluralidad, encuentro y resistencia.

Es importante mencionar estos espacios en los que se da la trasmi-
sión de saberes culturales al interior de la comunidad, según Pérez 
Orozco (2018) los escenarios de aprendizaje trascienden el aula tra-
dicional, incluyendo el territorio ancestral, la chagra (huerta) y las 
mingas (trabajo comunitario).

La vivencia se manifiesta en la expansión de la experiencia del espa-
cio desde el ámbito familiar (tulpa).

En la tulpa se hacen procesos de enseñanza, de orientación y de correc-

ción y de evaluación en algunos espacios y procesos del hogar en este 



El poder de la palabra

61

caso donde los padres corrigen, orientan, ordenan al mismo tiempo y 

asignan tareas para el siguiente día o de lo que se hizo en el día también 

como una parte de evaluación. (Tisoy Jamioy, 2025), hasta el territorio an-

cestral y “el lugar de los otros”. La transmisión del conocimiento tradicional 

es a menudo personalizada, íntima y ligada a la construcción de la perso-

na, no solo a la adquisición del saber (Pérez Orozco, 2018).

Podemos decir que estos hallazgos presentados muestran que la 
transmisión de los saberes ancestrales en las comunidades Inga 
- Kamëntsá es un proceso vital, dinámico y profundamente arrai-
gado en la cotidianidad, la espiritualidad y la memoria colectiva. 
A través de los espacios significativos —como la tulpa, la chagra 
o las ceremonias, de las prácticas de cuidado y sanación, y de la 
organización comunitaria, los saberes se encarnan y se comparten 
de generación en generación, no como una enseñanza formal, sino 
como una forma de vida que se aprende haciendo, observando y 
participando. La voz de los sabedores, parteras, mayores y jóvenes 
revela una resistencia activa ante las lógicas de homogeneización 
cultural, y al mismo tiempo, una apertura creativa para resignificar 
sus conocimientos en diálogo con los desafíos del presente. Como 
bien señala Walsh (2010), una verdadera educación intercultural no 
debe domesticar ni subordinar estos saberes, sino permitir su exis-
tencia plena y su reconocimiento como formas legítimas y potentes 
de conocimiento. Así, este trabajo no sólo da cuenta de unas prácti-
cas culturales vivas, sino que se suma al llamado por una educación 
que escuche, acoja y aprenda de la sabiduría de los pueblos que 
habitan este territorio.

Discusión

La transmisión intergeneracional de saberes culturales constituye 
un pilar esencial para la pervivencia de la identidad de los pueblos 



El poder de la palabra

62

indígenas, en especial para comunidades como la Inga, que se han 
mantenido firmemente ancladas a su cosmovisión ancestral a pe-
sar de los retos del mundo moderno. La oralidad, las prácticas co-
munitarias, son los mecanismos a través de los cuales los saberes 
ancestrales se mantienen vivos, permitiendo que las nuevas ge-
neraciones no solo reciban conocimientos prácticos sobre la vida 
cotidiana, como la agricultura, la medicina tradicional y los roles co-
munitarios, sino que también se nutran de una profunda conexión 
con la naturaleza, el cosmos y su historia cultural. Esto se refleja en 
las experiencias narradas por los mayores, quienes a través de sus 
relatos transmiten un conocimiento que va más allá de la informa-
ción, abarcando también el sentido de pertenencia y la memoria 
colectiva.

En el caso de las comunidades Inga y Kamëntsá, los espacios co-
munitarios como la tulpa (fogón), las chagras (huertas), los cabildos 
(centros de gobierno) y las ceremonias tradicionales actúan como 
los principales escenarios de este proceso intergeneracional. Como 
sostienen diversos autores (Pérez Orozco, 2018; Pérez Benavides, 
2021), estos lugares no solo sirven para compartir saberes prácti-
cos, sino que también permiten la transmisión de valores, princi-
pios éticos y la cosmovisión indígena. En las mingas y otros trabajos 
comunitarios, por ejemplo, los jóvenes participan activamente bajo 
la guía de los mayores, aprendiendo no solo habilidades específi-
cas, sino también la forma en que esas actividades se insertan den-
tro de una estructura más amplia de respeto hacia la naturaleza y 
la comunidad.

Es a través de estas interacciones que la identidad cultural se cons-
truye y se transmite, reforzando el sentido de pertenencia y la co-
hesión social dentro de la comunidad. Esta transmisión interge-



El poder de la palabra

63

neracional de saberes no es un proceso pasivo o quieto, todo lo 
contrario; más bien, es una práctica activa que involucra tanto a los 
mayores, como a los niños y jóvenes, quienes, a pesar de los desafíos 
del contexto moderno, continúan jugando un papel fundamental 
en la perpetuación de su cultura. En este sentido, la transmisión no 
solo está vinculada a la oralidad o a la enseñanza directa, sino tam-
bién a la vivencia en los espacios de interacción cotidiana, donde 
los jóvenes aprenden a través de la observación y la participación.

Sin embargo, este proceso de transmisión enfrenta una serie de 
tensiones y desafíos derivadas de las dinámicas sociales y cultura-
les contemporáneas. La movilidad territorial, la migración hacia las 
ciudades en busca de mejores oportunidades educativas (el caso 
de las universidades en las grandes ciudades, porque el Valle de 
Sibundoy no cuenta con una universidad) y laborales, y la crecien-
te influencia de la cultura occidental son factores que alteran los 
mecanismos tradicionales de transmisión cultural. La pérdida de la 
lengua materna en favor del español, el contacto con nuevos mo-
delos educativos y el consumo masivo de medios de comunicación 
globalizados contribuyen a una disonancia entre las generaciones 
más jóvenes y las mayores, dificultando el mantenimiento de las 
tradiciones vivas y su transmisión en contextos que no son total-
mente indígenas.

Como se menciona en las entrevistas realizadas, la percepción de 
los jóvenes sobre su identidad y su vinculación con las tradiciones 
es compleja. Por un lado, existe un claro reconocimiento de la im-
portancia de los saberes ancestrales, pero por otro, se observa una 
tendencia hacia la adopción de valores y prácticas modernas que se 
perciben como más acordes con las demandas del mundo urbano. 
Este proceso genera conflictos generacionales y pone en cuestión 



la efectividad de los mecanismos tradicionales de transmisión, que 
dependen en gran medida de la participación de los jóvenes en 
las actividades comunitarias. El ejemplo de la celebración del Atun 
Puncha, que ha sido transformada en un evento intercultural con 
una clara carga simbólica, ilustra cómo los pueblos indígenas adap-
tan sus prácticas a los nuevos tiempos, mientras siguen luchando 
por mantener su autenticidad.

Este contexto plantea una cuestión crucial: ¿Cómo pueden las co-
munidades Inga adaptar sus prácticas tradicionales de transmisión 
de saberes sin perder su esencia cultural? El análisis de estas diná-
micas debe ir más allá de la dicotomía entre tradición y moderni-
dad. Como ha señalado Garzón-Forero (2019), las comunidades no 
están simplemente resistiendo el cambio, sino que están reconfi-
gurando (no cambiando) sus prácticas de manera que les permitan 
mantener vivas sus tradiciones en un mundo que está en constante 
transformación.

Este proceso de resignificación cultural implica una interacción 
constante entre lo rural y lo urbano, entre lo tradicional y lo mo-
derno. La escuela intercultural juega un papel fundamental en este 
sentido, al convertirse en un espacio en el que los jóvenes pueden 
acceder a saberes tanto formales como no formales como sugiere 
Pérez Orozco (2018), la educación intercultural permite que las nue-
vas generaciones se formen en un ambiente que promueve el diá-
logo entre culturas y la armonización de saberes, lo cual es esencial 
para garantizar que la identidad cultural indígena no se vea diluida 
por la aculturación. Este proceso educativo no solo debe enfocarse 
en la preservación de las lenguas y tradiciones, sino también en el 
fortalecimiento de la autonomía cultural, es decir, la capacidad de 
las comunidades para negociar su lugar en la sociedad contempo-



El poder de la palabra

65

ránea sin renunciar a su integridad cultural.

Es necesario destacar que la participación de los mayores en la en-
señanza de los jóvenes es fundamental para la revitalización de los 
saberes ancestrales. En este proceso, no solo se transmite el saber, 
sino también una profunda relación con la naturaleza, la espiri-
tualidad y la cosmovisión indígena. Como se menciona en los tes-
timonios de los entrevistados: “los sabedores o Taitas no solo son 
transmisores de conocimiento, sino también guías espirituales que 
ofrecen a los jóvenes un modelo de vida basado en la sabiduría an-
cestral, la armonía con la naturaleza y el respeto por los mayores” 
(Tisoy Jamioy, 2025).

La transmisión de saberes culturales en la comunidad Inga se ma-
nifiesta como un proceso dinámico que articula prácticas tradicio-
nales, valores espirituales y conocimientos ancestrales adaptados a 
las condiciones actuales. Las entrevistas realizadas reflejan cómo las 
mujeres, particularmente las mamitas o “batas”, continúan ejercien-
do roles fundamentales en la preservación y enseñanza de saberes 
relacionados con la medicina tradicional, el parto, el cuidado del 
cuerpo y el manejo del territorio. Por ejemplo, en cuanto al parto 
tradicional en el hogar y a la práctica de la sobandería, se evidencia 
una transmisión de técnicas de sanación que, como sugiere Gar-
zón-Forero (2019), mantienen su vigencia aun en contextos don-
de el sistema biomédico moderno se ha expandido. Esta práctica 



El poder de la palabra

66

no solo implica habilidades físicas, sino también un profundo co-
nocimiento espiritual y de la anatomía aprendida mediante la ob-
servación y la experiencia comunitaria, lo que constituye un claro 
ejemplo de lo que este autor denomina estrategias de resistencia y 
adaptación del saber médico indígena.

Entonces anteriormente las mamitas, las parteras, muy sabedoras y en su 

conocimiento y en su espiritualidad, en nuestra familia somos cinco her-

manos, los cinco hermanos, ninguno nacimos en el hospital. Todos naci-

mos en nuestro ranchito que tenía mi abuela. Y que ¿Cuál es la costumbre 

del pueblo Inga-Kamentsa? Que la placenta que votaba pues la madre 

gestante, la entierran debajo de la tulpa, entonces nosotros nuestras pla-

centas de cada uno de mis hermanos todas son enterradas en la tulpa, to-

dos somos hijos de la ceniza, decía mi abuelita. y ahí ella la deja haciendo 

un secreto y ahora donde están todas las raíces nuestras enterradas, ahí es 

la chagra de las plantas medicinales donde mi abuela la creó y yo en esta 

época mientras estoy con vida la mantengo (Chasoy Flórez, 2025)

El proceso de enseñanza descrito, en el que las hijas aprenden de 
sus madres y abuelas a preparar remedios, atender lesiones o cui-
dar el cuerpo tras el parto, se vincula con lo que menciona Cha-
morro Becerra (2020) estos saberes se identifican como aprendizaje 
situado: no se trata de una enseñanza formalizada, sino de un pro-
ceso de acompañamiento cotidiano, donde el conocimiento surge 
del hacer, del caminar el territorio, de la observación atenta de la 
naturaleza y de la práctica ritual viva.

Conclusiones

El objetivo de este trabajo era analizar los procesos de transmisión 
de saberes culturales intergeneracionales de la comunidad indíge-
na inga al interior de los espacios comunitarios. Encontrando que 



El poder de la palabra

67

esta transmisión de saberes constituye un proceso vital que arti-
cula prácticas tradicionales, principios espirituales y un profundo 
vínculo con el territorio. Como lo muestran Aldana Barahona y Sán-
chez Carballo (2021), los artefactos culturales, como el chumbe o 
la tulpa, no solo son objetos materiales, sino dispositivos de me-
moria y conocimiento, esenciales para la continuidad cultural. De 
manera similar, las prácticas descritas en los testimonios —como 
la sobandería, la partería tradicional y la siembra de placentas en 
la tulpa— evidencian que el saber ancestral se preserva mediante 
gestos, rituales y espacios simbólicos que anclan la identidad Inga 
en su territorio y su espiritualidad.

La interacción directa con el entorno no debería tomarse a la ligera. 
A menudo pasamos por alto lo que nos rodea simplemente por-
que siempre ha estado allí. Sin embargo, nada permanece inmuta-
ble, todo cambia, se transforma. Como señalan Chamorro Becerra 
y Marmolejo (2020), la transmisión de saber resalta la importancia 
de construir el conocimiento a través de la experiencia directa con 
el territorio, mediante recorridos, observación y participación. Esta 
lógica se evidencia en los saberes recogidos, como en el caso de 
la medicina tradicional y el cuidado de la salud, que se transmiten 
en contextos familiares, comunitarios y cotidianos, fortaleciendo el 
vínculo entre conocimiento, práctica y territorio.

Estas reflexiones nos invitan a repensar, desde la academia, la rele-
vancia de los procesos de transmisión cultural. Lejos de ser prácticas 
recientes, estos saberes ancestrales nos preceden por generaciones 
y, lo más significativo, es que continúan vigentes. Su permanencia 
y efectividad demuestran que funcionan, y quizá incluso contienen 
elementos valiosos que la educación formal aún no ha sabido inte-
grar. Es urgente imaginar —y concretar— esa articulación entre el 



El poder de la palabra

68

conocimiento ancestral y la educación tradicional, de la que tanto 
se escribe, pero poco se materializa.

Repensar la educación que han recibido nuestras familias, la que 
recibimos y la que aún reciben las nuevas generaciones, es indis-
pensable. Desde la enseñanza de las Ciencias Sociales, se aboga por 
reconocer el valor del saber indígena, por otorgarle el lugar que le 
corresponde, pero debe pasar de solo enunciar a hacer transforma-
ciones reales donde el reconocimiento de los saberes tradicionales, 
desde una lógica de justicia epistémica, tienen el mismo valor que 
los saberes cientificistas impartidos en la escuela.

La escuela tradicional tiene mucho que aprender de las formas de 
transmisión cultural comunitaria. Apostar por una reestructura-
ción educativa que dialogue con nuestras raíces, historia y cultura 
no solo es posible, sino necesario. Fomentar en niños y jóvenes el 
interés por conocer y respetar nuestras culturas originarias es un 
paso fundamental hacia una educación más inclusiva, significativa 
y transformadora.

Referencias

Aldana Barahona, G. M., & Sánchez Carballo, A. (2021). Tejer con 
la mente: el chumbe inga del Alto Putumayo colombiano 
como artefacto cultural y mental. Estudios Atacameños, 67, 
e3521. https://doi.org/10.22199/issn.0718-1043-2021-0007

Bravo Osorio, L. M. (2021). Saber vivir allí como principio de vida 
Inga. Folios, (53), 199-214. https://doi.org/10.17227/fo-
lios.53-10183

Chamorro Becerra, J., Marmolejo-Avenia, G.-A., & Insuasty-Portilla, 
E.-G. (2020). Una experiencia del recorrido territorial de 
una etnoeducadora inga. La localización en el desarrollo 



El poder de la palabra

69

del pensamiento matemático. Revista Latinoamericana de 
Etnomatemática, 12(4), 6-22. https://doi.org/10.22267/rela-
tem.19124.31

Cornaz, L. (1994). La escritura o lo trágico de la transmisión. Edito-
rial Psicoanalítica de la Letra, A. C.

Debray, R. (1997). Transmitir. Manantial.

Garzon-Forero, D. A. (2019). Estrategias de inserción de chamanes 
inga y kamsá en las urbes medianas y pequeñas del alti-
plano cundiboyacense: una propuesta desde la categoría 
de medicina indígena empaquetada. Revista Ciencias de la 
Salud, 17(especial), 69-87. https://doi.org/10.12804/revis-
tas.urosario.edu.co/revsalud/a.8120

Martínez, A., & Pérez Benavides, A. C. (2022). Museología social 
en contextos étnicos: una reflexión sobre investigación 
colaborativa con los pueblos inga y kamëntsá del Valle del 
Sibundoy (Colombia). Boletim do Museu Paraense Emílio 
Goeldi. Ciências Humanas, 17(3), e20210048. https://doi.
org/10.1590/2178-2547-BGOELDI-2021-0048

Meirieu, P. (1998). Frankenstein educador. Laertes.

Morales Barrera, M. (2019). La transmisión inconsciente en la 
cultura y la educación. Revista Ensayos Pedagógicos, 14(2), 
83-105. https://doi.org/10.15359/rep.14-2.5

Moreno Galindo, L. N., Prado Hernández, M. C., & Medina Castillo, M. 
A. (2019). Dificultades en la escritura académica de seis estu-
diantes indígenas de la Universidad Externado de Colombia, 
estudiadas desde el pensamiento decolonial (Trabajo de 
grado). Pontificia Universidad Javeriana, Bogotá D.C.



El poder de la palabra

70

Pérez Benavides, A. C. (2021). Descolonizar el archivo y el museo: 
imágenes intervenidas y museología social con los pueblos 
inga, kamëntsá y arhuaco (Colombia). Jangwa Pana, 1(1), 
67-99. https://doi.org/10.21676/22184980.3521

Pérez Orozco, C. E. (2018). Educación Indígena Propia en Colom-
bia, emergencia de un modelo pedagógico (la dimensión 
pedagógica del SEIP desde los pueblos Inga y Awá) (Tesis 
de doctorado). Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, 
Colombia.

Walsh, C. (2010). Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas (de)
coloniales de nuestra época. Universidad Andina Simón 
Bolívar.

Coll, C. (2004). Psicología de la educación y práctica educativa: 
una aproximación desde la perspectiva constructivista. In 
C. Coll, J. Palacios & A. Marchesi (Eds.), Desarrollo psicoló-
gico y educación II. Psicología de la educación (pp. 39–74). 
Alianza Editorial.

Imbernón, F. (2001). La formación y el desarrollo profesional del 
profesorado.

Mayuy Chasoy, M. (2019). Mecanismos y espacios de transmisión 
cultural endógenos y foráneos: Una aproximación a la no-
ción de la educación propia. Universidad del Cauca.



El poder de la palabra

71

Capítulo 3

Las plazas principales de los 
municipios y sus archivos 
como fuente de memoria 

histórica
Jorge Hernán Velásquez Restrepo 

Introducción

Para llegar a la identificación y reconstrucción de las plazas de los 
municipios, como parte del poblamiento de cualquier región es im-
portante tener como referentes la forma como se fue desarrollando 
el poblamiento de las regiones en diferentes épocas, sus caracte-
rísticas socioeconómicas más relevantes y la forma como se fueron 
conformando las distintas manifestaciones y características de su 
identidad cultural.

Con el propósito de lograr lo anterior se considera el Territorio 
como punto de partida, así como el poblamiento que se fue dando 
en diferentes etapas a lo largo del tiempo. Se tomó como ejemplo 
el poblamiento del norte del actual Departamento del Quindío.

La región conocida en Colombia como Eje Cafetero, a la que pertenece 
el actual Departamento del Quindío hace parte de una más extensa que 
se conoce como Cauca Medio. Los ríos fueron las principales vías de co-
municación de los seres vivos desde épocas ancestrales, cuando no exis-
tían los medios de comunicación y transporte que existen hoy en día. 



El poder de la palabra

72

La Hoya del Quindío fue reconocida como una región especial des-
de la época de la colonia y tuvo fases de poblamiento y despobla-
miento muy especiales que serán descritas como parte de la inves-
tigación que estamos presentando.

Los archivos históricos que actualmente existen en Cartago, Depar-
tamento del Valle del Cauca y Salento, Departamento del Quindío, 
lo mismo que los censos de población realizados en diferentes épo-
cas del siglo XIX fueron vitales para reconstruir la forma como se 
inició el poblamiento de los primeros municipios del Departamen-
to del Quindío: Salento, Filandia, Circasia, Calarcá y Armenia. Una 
vez fundados los municipios, e identificados sus primeros pobla-
dores con sus características, se abre una fuente de posibilidades 
de investigación genealógica detallada que permite llegar hasta la 
identificación de los ancestros de las familias y los genearcas, que 
dieron origen a sus apellidos. 			              

Territorio y poblamiento prehispánico

El poblamiento del territorio de América del Sur queda ilustrado en 
el siguiente mapa, de la página 478 del libro de Historia de España 
y América. Social y Económica. (Vives, Vicens, 1971)

El 14 de junio de 2025, en el canal oficial del gobierno de Colombia: 
Señal Colombia, se presentó el documental: “CHIRIBIQUETE. Un via-
je a la memoria ancestral de América” (https://YouTube.com/wat-
ch?v=eXwbunyYXxs). En dicho documental participaron científicos 
muy destacados, entre los cuales se encuentran: el arqueólogo Fer-
nando Montejo, Subdirector de Patrimonio del ICANH, Carlos Cas-
taño Uribe, Director del Parque Nacional Chiribiquete y destacados 
antropólogos, arqueólogos y científicos de varias nacionalidades, 
de tal forma que lo presentado en dicho programa, aunque no hizo 



El poder de la palabra

73

parte de esta presentación, es conveniente de que sea tenido en 
cuenta para investigaciones actuales y futuras, pues se han com-
probado dataciones más antiguas en América del Sur que en Amé-
rica del Norte para el poblamiento de nuestro continente, lo cual 
podría ser indicativo de la validez de 19.500 años antes del presente 
para Chiribiquete, que es la conclusión provisional a la que habrían 
llegado Carlos Castaño y el científico Van Der Hamen cuando reali-
zaron la primer investigación en la zona. A continuación, uno de los 
mapas con información relacionada con el documental:

Mapa 1. Áreas culturales americanas y la posible trayectoria de las influencias respectivas, 
según Miguel Covarrubias, donde: E, ártico (esquimales); NM, grupo del sudeste norteame-
ricano (Nuevo Méjico y Arizona), M, grupo mejicano; A, íd. antillano; AN, íd, de los Andes 
del Norte; P, íd. De los Andes centrales (peruanos); AS, íd, de los Andes del Sur; AM, íd. 

Amazónico, CP, íd, de la cuenca de Paraná.



El poder de la palabra

74

La anterior información resulta de suma importancia para confir-
mar teorías que han sido subestimadas anteriormente, como lo fue 
la “Teoría multiorígen del hombre americano” del científico Paul Ri-
vett, que analiza varias alternativas, incluyendo una que no se pre-
senta en el documental, pero que estaría en posibilidad de ser veri-
ficada próximamente con el análisis genético de Haplogrupos, que 
confirmaría la migración desde Polinesia, Melanesia, Nueva Guinéa, 
Papúa (Chile) y las costas del pacífico comprendidas desde Chile 
hasta Panamá, lo cual obviamente incluiría sociedades ancestrales 
muy importantes y antiguas de Chile, Perú, Ecuador, Colombia y Pa-
namá.

Lo anterior es muy importante que sea analizado detenidamente, 
pues explicaría muchas de las incógnitas que aún se tienen sobre 
sociedades muy desarrolladas en el Valle del Cauca.

Se conoce como área arqueológica Quimbaya aquella región com-
prendida entre los municipios de Caloto, Valle del Cauca, (Cerca de 
Timba, Cauca, hasta Caucasia, al nororiente del departamento de 
Antioquia, (cerca de Tarazá, Antioquia), ambos puntos con una línea 



El poder de la palabra

75

imaginaria horizontal entre las cordilleras Occidental y Central.

Poblamiento del territorio del Cauca Medio y del Quindío

En el lecho del río Cauca, cerca del actual municipio de Toro, fueron 
halladas en el año de 1980, 20 piezas de un mastodonte de la varie-
dad Stegomastodon, que se encuentran en el Museo Comunitario 
del Centro de Historia de Toro. Cerca del lugar del hallazgo fue en-
contrada una punta de proyectil, probablemente utilizada por los 
habitantes de esa época. Es uno de los vestigios más remotos de la 
coexistencia humana con los grandes mamíferos.



A continuación, se puede observar un mapa antiguo del surocci-
dente colombiano, en el cual se ha trazado una línea imaginaria 
para delimitar la región denominada como Cauca Medio:

Mapa 2. Mapa antiguo del suroccidente colombiano, tomado de la Biblioteca del Banco de 
la República en Cali, donde aparece el “Departamento del Ecuador”, íntimamente relacio-

nado en la época con el Cauca Medio.

En el siguiente esquema ilustrativo de la topografía de la región se 
observan tanto los diferentes tipos de bosques que la conforman 
como la diversidad de las regiones aledañas, que van desde las 



El poder de la palabra

77

zonas costeras del Océano Pacífico y sus manglares, hasta el valle 
interandino del río Cauca y la presencia de nieves perpetuas de la 
Cordillera de los Andes o Cordillera Central. 

Figura 1. con base en una imagen previa del Museo de Oro Calima del Banco de la República 
en Cali1.

Esta zona se encuentra en uno de los dos grandes corredores na-
turales del suroccidente de América del Sur, habiendo recibido el 
primer flujo migratorio entre el Pleistoceno Final y el Holoceno 
Temprano. La forma cómo actuaron sus pobladores con el medio 
permitieron que se lograra en dicha región una gran estabilidad 
ecológica hasta el final del Holoceno Medio, o sea alrededor del 
año 3.000 a.C. En efecto, existen vestigios en el Cauca Medio acer-
ca del uso itinerante de sus suelos y las precauciones que tomaron 
sus habitantes para evitar la erosión, mediante el uso de terrazas, 
con drenajes adecuados que permitían un buen manejo del agua. 

1. Más información, en: Velásquez Restrepo, Jorge Hernán. Notas e Imágenes Tomadas en el 
Museo de Oro Calima del Banco de la República (Velásquez Restrepo, Jorge Hernán, 2021)



Durante mucho tiempo permaneció la tesis de Reichel-Dolmatoff 
de aparición de la agricultura en Colombia en la Costa Caribe; pero, 
recientemente se han planteado hipótesis acerca de que el origen 
temprano de cultivo de plantas y el desarrollo de sistemas agríco-
las muy básicos en Colombia pudo haberse dado en la región del 
Cauca Medio.

Colonizadores tempranos del territorio

La mención a los restos paleontológicos del mastodonte del punto 
anterior corresponde con la etapa en la cual los habitantes del Cau-
ca Medio eran cazadores recolectores.

Los siguientes vestigios de ocupación humana están relacionados 
con diferentes grupos étnicos que van desde los cazadores reco-
lectores y grupos precerámicos hasta  “sociedades complejas” que 
habitaron el territorio con anterioridad al siglo VII de nuestra era y 
hacen parte de varias áreas arqueológicas actuales: Ilama y Yotoco 
pertenecientes al área Calima, ubicada entre el río Cauca y la Cor-
dillera Occidental; Bolo-Quebradaseca (Malagana), Quimbayas del 
periodo temprano y Darién-Urabá, entre el río Cauca y la actual Cor-
dillera Central, anteriormente llamada “Andes de Quindío”.

Los grupos indígenas que encontraron los europeos al llegar al 
territorio en el siglo XVI fueron diferentes de los grupos anterio-
res, lo cual ha llegado a causar confusión en cuanto a su clasifica-
ción. A título de ejemplo, los que fueron llamados Quimbayas por 
los españoles son totalmente diferentes a los que hoy se conocen 
como Quimbayas del periodo temprano, razón por la cual deberían 
ser llamados “habitantes del Cauca Medio”. Las manifestaciones 
culturales de ambos periodos hoy son claramente diferenciables, 
haciendo necesario profundizar en investigaciones arqueológicas, 



El poder de la palabra

79

antropológicas e históricas y difundir dicho conocimiento dando a 
conocer los diferentes estadios de su evolución.

Las acciones de Conquista y Colonización del territorio llevaron al 
aniquilamiento de la población indígena en el territorio del actual 
Departamento del Quindío a mediados del siglo XVII, lo cual condu-
jo a que dicho territorio volviera a constituirse en una tupida selva, 
con solo los caminos que la conectaban con el resto del país, entre 
ellos el Camino del Quindío, que conectaba la región con el centro 
del país hacia el oriente y hacia el sur con las ciudades de Popayán, 
Quito y el sur del continente. 

Es así como, después de la segunda mitad del siglo XIX, fueron lle-
gando nuevos pobladores, producto principalmente de la Coloni-
zación Antioqueña, emprendida desde Rionegro y Marinilla hacia 
el suroriente antioqueño. Decimos “principalmente”, pues también 
llegaron algunos pobladores de otras regiones como Valle del Cau-
ca, Tolima y el altiplano cundiboyacense. 

El Urbanismo. La Cuadrícula Española

Desde el reinado del Rey Felipe II en España, y las “Leyes de Indias”, 
se han seguido normas en cuanto a la forma de organizar física-
mente un asentamiento urbano o población. “Su vigencia es muy 
clara durante toda la mitad del siglo XIX, y ese es precisamente 
el caso que parece ocurrir en lo relacionado con la fundación de 
nuevas poblaciones, así no exista manifestación explícita del Esta-
do por medio de leyes o decretos específicos” (Corradine, Alberto y 
Mora, Helga, 1984).

La primera ciudad fundada en América del Sur: Santa María la Anti-
gua del Darién, fue fundada bajo el “ideal de la ciudad cuadriculada 
romana”, mezclado con la visión religiosa que daba centralidad a los 



El poder de la palabra

80

edificios de culto (CEHOPU 1989, 103-169). En el centro de la cuadrí-
cula ya no se tendría una cruz formada por el decimanus maximus 
y el cardo maximus, sino la plaza principal, donde se posicionaba 
el espacio ideológico renacentista, con edificios de poder religioso, 
político, económico, militar y jurídico. (Sarcina, Alberto y Quintero, 
Carolina, 2018, p. 27)

La forma en que se disponía la Plaza Principal de las nuevas aldeas 
o municipios obedecía a lo que se conoce como la “Cuadrícula Es-
pañola”, desde donde salían las calles y vías de comunicación con 
otros centros habitados. “Así se presentan los casos de Manizales en 
1849, Armenia en 1889, Agua de Dios en 1871, Armenia en 1889 y 
Sevilla en el Valle del Cauca en 1903.

El Código de Policía, que se expidió hacia 1842 es una muestra de lo 
anterior: “en el cual se reglamenta la construcción de edificaciones 
y de vías públicas en las poblaciones existentes, y señala para es-
tas últimas 16 varas de ancho (aproximadamente 12,30 metros), así 
como el empleo de cuadras de 100 varas (80 metros) con una super-
ficie de una fanegada, o sea 6400 metros cuadrados para edificar en 
ellas las viviendas. Se limita en esa norma el vuelo de las ventanas 
a un tercio de vara y se dictan otras normas menos importantes”.

Desde los primeros años de la República, el Gobierno adopta una medi-

da de carácter sanitario que incide sobre el uso de la tierra y sobre la es-

tructura urbana, sea ella nueva o preexistente: la creación de cementerios 

“públicos”, mediante los cuales se reemplazaba la costumbre de realizar 

entierros en el recinto de templos por el de la utilización de un terreno 

definido, ampliable, en caso de imperiosa necesidad.

“La cuadrícula” se formaba a partir de una plaza central cuadrada. 
Los poderes civiles y eclesiásticos están distribuidos en el marco de 



El poder de la palabra

81

esa plaza, alternando con las viviendas de los fundadores. Puede 
afirmarse que no se presenta diferencia alguna con las ciudades 
fundadas durante la Colonia y éstas realizadas después. A continua-
ción, trazados de Aguadas y Salamina 

La Plaza Principal del municipio de Salento en 1865 y el origen de sus 
primeros pobladores

Principalmente y como consecuencia de la colonización antioqueña 
emprendida hacia el sur desde Rionegro y Marinilla, se inició, en te-
rritorio del Estado Soberano del Cauca, el poblamiento de lo que hoy 
es el Departamento del Quindío, con sus doce municipios, todo lo 
cual estuvo muy influenciado por concesiones de tierras. (Velásquez 
Restrepo, Jorge Hernán y Mora Buitrago, Carlos Alberto, 2017)2

El anterior mapa fue levantado en el año de 1777 para acompañar el 
informe de Indios y Mestizos solicitado por Francisco Moreno y Es-
candón a todas las regiones del país y reposa en el Archivo General 
de la Nación. Los datos a la derecha del mapa fueron editados por 
Jorge Hernán Velásquez Restrepo, con el fin de hacerlos más legibles 
para esta ponencia, pero conservando intacto el documento original.



El poder de la palabra

82

El primer asentamiento poblacional importante del actual munici-
pio de Salento fue Boquía, a orillas del río Quindío, que nace en 
proximidades al Parque de los Nevados (Ruiz, Santa Isabel y Tolima) 
en la Cordillera Central, inicialmente denominada por los Peninsu-
lares como Andes de Quindío, muy probablemente como una ho-
mología con la Cordillera de los Andes en el Continente europeo. Se 
registran vestigios de la existencia de Boquía, (paraje semiurbano 
que antecedió a Salento), en los Censos Poblacionales que se ha-
cían frecuentemente en el país y figura como Aldea en 1846.

En el año de 1865, se fundó el municipio de Nueva Salento, el pri-
mero de los actuales doce municipios del hoy Departamento del 
Quindío. No obstante ser territorio caucano, sus fundadores fueron 
principalmente antioqueños, provenientes de los municipios de 

1. Más información sobre la colonización antioqueña se puede obtener en (Parsons, James 
J., 1950)



El poder de la palabra

83

Sonsón y Abejorral, entre otros municipios antioqueños, principal-
mente del suroriente, como se explica en el diagrama presentado 
y en los párrafos precedentes. (Velásquez Restrepo, Jorge Hernán y 
Mora Buitrago, Carlos Alberto, 2017)

Las personas que aparecen resaltadas en amarillo abandonaron el 
sitio de Boquía y se fueron a explorar el Quindío probablemente 
en busca de oro, dentro de las acciones que se identificaban como 



El poder de la palabra

84

guaquería. (Boletín de Historia y Antigüedades, Volumen XV, #176, 
Pág. 467 (junio de 1.926). Las que están resaltadas en verde, deci-
dieron quedarse, pues aparecen con sus familias en censos poste-
riores de la población de Salento 1865 y 1870.

La población fue afectada en varias ocasiones por crecientes del río 
Quindío, hasta que se hizo indispensable trasladar la población en 
el año 1851 a una zona alta en el costado occidental del río, llamada 
Barcinales, nombre debido a la existencia de un bosque de árboles 
llamados Barcinos, donde se había construido los bohíos de una 
Colonia Penal para alojar a los presos francos, que estaban privados 
de la libertad por diferentes motivos, entre ellos el no pago de im-
puestos o la falta de contribución a las guerras de la época, entre 
ellas la Guerra de los Supremos, que registra el movimiento de va-
rias personas oriundas del Municipio de Sonsón, del Estado Sobe-
rano de Antioquia. Por un decreto gubernamental, se ofrecían “me-
joras” (pequeños lotes de terreno) a presos francos de Antioquia, 
Cauca y Panamá que se dedicarán al mantenimiento del Camino del 
Quindío, que comunicaba la región con el centro del país: Ibagué y 
Bogotá, principalmente.

Según información proveniente de los archivos de Salento, quien 
hizo la demarcación de la Plaza Principal de Salento fue el señor 
José María Serna; y, el primer sacerdote fue Parménides Velasco. La 
primera casa la construyó quien fuera el primer Regidor de la Po-
blación, el señor Ignacio Buitrago; y, la segunda casa la construyó 
el señor Cruz Peña.

Para la identificación de los primeros propietarios de las casas que 
circundan la Plaza Principal de Salento, hoy Plaza de Bolívar, se di-
bujó en una cartulina un diagrama como el que se ilustra a conti-
nuación, en el cual se dibujó lo que sería la plaza, con las cuatro 



El poder de la palabra

85

cuadras de 80 metros que dan a la plaza y las cuatro esquinas de las 
manzanas que se asoman a ella; y se complementó con otras cuatro 
cartulinas en las que se anotaban los detalles de las casas y familias 
que habitaban las casas. Así, los detalles de los habitantes de las 
casas que dan a las esquinas de la plaza y las construcciones civiles 
y eclesiásticas que dan a ella, se anotaban en la cartulina principal 
y los detalles de las casas de las cuadras de 80 metros que dan a 
la plaza fueron anotados en 8 cartulinas adicionales, cada una co-
rrespondiente con las ocho manzanas de la población que daban 
contra la plaza principal: cuatro de esquina y cuatro de 80 metros 
por las calles y carreras que enmarcaban la plaza.

Para la identificación de cada casa con la familia originaria, se acudió 
al archivo de Salento, lo mismo que a monografías que se hubieran 
elaborado sobre el municipio (Barros Vélez, Enrique, “Salento. Re-
serva Cultural del Quindío”, a título de ejemplo); y a la memoria de 
sus habitantes, principalmente las personas de mayor edad, inclui-
do el ancianato.

La identificación precisa de las casas, con sus respectivas familias, 
lo mismo que la nomenclatura de las calles y carreras se hizo con 
un grupo de personas del municipio y miembros de la Academia de 
Historia del Quindío. (Guevara Carvajal, Calina y Velásquez Restre-
po, Jorge Hernán, 2019). 

A las calles de la población se les fue adjudicando su nombre y no-
menclatura. La Calle Real debió ser llamada así, por corresponder 
con el paso del Camino Real, que venía desde Boquía y continua-
ba hacia Toche. Fue la primera calle del actual departamento del 
Quindío con ese nombre; y, muy probablemente por esa razón, 
las demás calles principales de los municipios que se fundaron a 
continuación en lo que era su territorio tuvieron el mismo nombre. 



El poder de la palabra

86

En los archivos históricos no se ha encontrado una nomenclatura 
diferente. Debido a la poca expansión urbana del municipio hasta 
el tiempo presente, la nomenclatura de sus calles y carreras se con-
serva aún. 

Plaza de Salento, primera década del Siglo XX. (Guevara Carvajal, Calina y Velásquez 

Restrepo, Jorge Hernán, 2019)

El territorio asignado al municipio de Nueva Salento en 1880 era su-
perior al territorio que actualmente ocupa el actual Departamento 
del Quindío, con sus 12 municipios.



El poder de la palabra

87

El territorio asignado a Nueva Salento, cuando fue fundado, era más 
grande que el que hoy ocupa el Departamento del Quindío, pues 
mientras fue caucano incluía los municipios de Alcalá y Ulloa, con 
los cuales se tienen correspondencias geográficas y culturales muy 
importantes. Dichos municipios le fueron segregados al territorio 
quindiano al consolidarse el departamento de Caldas entre los años 
de 1904 y 1910, como parte de las reformas político-administrativas 
llevadas a cabo en la presidencia del Dr. Rafael Reyes y cuando Sa-
lento, Filandia, Circasia, Calarcá y Armenia pasaron a ser parte del 
Departamento de Caldas el 31 de agosto de 1908, mediante el De-
creto 916 del Gobierno nacional. (De Los Ríos Tobón, Ricardo, 2017)

Como en la mayoría de los municipios de la época, la plaza principal 
tuvo nombre diferente de Plaza de Bolívar.  En este caso, dicha plaza 
se llamó antes de 1863 Plaza de Córdoba, en honor de José María 
Córdoba y cuando todo el énfasis de la colonización fue antioque-
ño; pero, a partir de 1863 se llamó Plaza de Mosquera, en honor de 
Tomás Cipriano de Mosquera, quien fuera el presidente del Estado 
Soberano del Cauca, gestor de la Constitución del 63 y presidente 
del País a partir de dicho año. La Plaza de Mosquera, era el sitio de 
encuentro obligado de la población, principalmente el día de mer-
cado, que se realizaba todos los domingos. Además de esta plaza, 
hubo otra que debemos mencionar, como la plaza de Toros, ubica-
da en el marco de la plaza. a continuación de la Casa Consistorial.

Las casas y edificios circundantes a la Plaza de Bolívar fueron los 
siguientes:

CASA # 1: En el año de 1905 era un lote, propiedad de don Sera-
fín Toro padre, casado con doña Betulia Jaramillo y posteriormente 
con doña Aminta Pinzón. Don Serafín además era propietario de 
casi toda la manzana. Don Serafin Toro y doña Aminta tenían un 



El poder de la palabra

88

almacén (hoy Café Quindío, casa # 20) de cacharrería y miscelánea 
en 1950 -1960. La casa, de un solo piso, que actualmente se pue-
de apreciar, la construyó alrededor de 1952, don Arcesio Muñoz, 
que venía de otra población del Quindío (Pijao) y estaba casado 
con doña Laura Restrepo. Don Arcesio, tuvo una hija, Nuvia Muñoz 
Restrepo fue alcaldesa de Salento y trabajó como tesorera del mu-
nicipio. 

CASA # 2: Casa de don Bruno Arias López, (fundador), hijo de José 
Vicente Arias Orozco y Maria Josefa López Martínez (hija de uno de 
los fundadores de Sonsón, Bartolomé López Valencia), casado con 
doña Victoriana Ortiz Salazar. Uno de los hijos de don Bruno y doña 
Victoriana fue don Eulalio Arias Ortiz, quien firmó el censo de Sa-
lento de 1870. Anteriormente, miembros de la familia Arias habían 
participado en la fundación de Neira, (Gregorio y Juan Ramón Arias 
López, hermanos de don Bruno Arias); y, con posterioridad varios 
descendientes de esos Arias participaron en la fundación de Cir-
casia (José María Arias Carvajal), Armenia (Juan de la Cruz Cardona 
Arias, hijo de don Prudencio Cardona Franco y doña Juliana Arias 
Carvajal); y Montenegro (con José María Arias Carvajal). 

CASA # 3: Casa de Las Polonias, murieron solteras y eran beatas. 
Ultima dueña, Doña Rosita Rojas. Vive en el barrio Frailejones. En 
investigación. 

CASA # 4: Casa de don Manuel Cardona y doña Doloritas Arias Car-
vajal. Don Manuel, hijo de don Catarino Cardona (casa # 9). Camilo 
Carvajal casado con Betulia Cardona Arias de Carvajal, descendien-
te de Manuel Cardona fallecido hace unos 27 años. La doctora Ca-
mila Carvajal, hija de don Camilo y doña Betulia fue notaría del pue-
blo. Hasta hace algunos años la casa todavía pertenecía a la familia 
Carvajal Arias. Fue vendida por repartición de herencia y hoy es un 



El poder de la palabra

89

café: Restaurante Casa Wilys. 

CASA # 5: Casa modesta, con chambranas y negocio al público. Ahí 
vivió don Gustavo Arias y luego Jaime “Polvora”. Había una zapate-
ría y conectaba con un camino por su solar cultivado en café, mora 
y tomate de árbol, que conectaba con un prostíbulo hacia el barrio 
que hoy conocemos hacia frailejones, antiguo “barrio”, era para di-
simular.

CASA # 6: Casa del señor Márquez y doña Mercedes Arbeláez, al-
rededor de 1905. Perteneció a Miguel Galvis (casa #20) 1955 o an-
tes, abuelo del actual alcalde. Después lo adquirió don Hernando 
Molina y la señora Aseneth alrededor de los años 50, cuando don 
Hernando era conductor de volquetas y manejaba también un bull-
dozer. Finalmente, los Tafur con don Aquileo Tafur casado con Alba 
ya fallecidos, desde más de 45 años desde el 70´s-73´s, Oscar Tafur 
lleva allí más de 89 años. 

CASA # 7: Casa de don Pedro Marín y doña Carmelina. Hace 60 años 
vivieron don Silvio Martinez (fallecido) y Romelia Velásquez y tuvie-
ron 4 hijos Jorge Enrique “chuzo”, Andrés “esposo de pueblo”, garra 
y una hija. 

CASA # 8: Casa de don Cornelio Marín (fundador), que en el censo 
de 1864 quedó registrado con 79 años, casado con doña Hermene-
gilda Vallejo y 4 hijos. Posteriormente vivieron don Hernando He-
nao y doña Argemira Marín, hija de don Pedro Marín, el de la casa 7. 

CASA # 9: Casa de don Catarino Cardona, probablemente ancestro 
de don Manuel Cardona (casa # 4), casado con Doloritas Arias, Betu-
lia Cardona, casada con Carlos Carvajal, hija de don Manuel y doña 
Doloritas. Con ellos vivía una señora Paulina que barría la iglesia y 
les daba a los niños bananas para que le ayudarán. Posteriores pro-



El poder de la palabra

90

pietarios Nabor Orozco y Romelia Padilla (actual). 

CASA # 10: Casa Consistorial operaron las oficinas de TELECOM con 
el teléfono de manivela y después con un mensajero de cartas o 
telegramas que le decían “Pajarito” y era muy rápido repartiendo los 
documentos, la telefónica o telégrafo con Melva Barco, el Cuerpo 
de Bomberos, la Registraduría, el CARE o de las ayudas de Estados 
Unidos con leche y mogollas, la Notaría, la oficina de Correos Na-
cionales con Daniel Ramírez (despachador), la Tesorería, el Concejo 
Municipal y la Alcaldía hasta lo que hoy es el archivo del municipio 
dirigido por el señor Cesar Toro. En 1940 el Teatro Andaluz, donde 
realizaban veladas entre los 40´s y 60´s. Salía un pregonero con un 
embudo a anunciar las películas. 

El teatro era sin techo, pasaban películas de cine mudo y después 
mexicanas, películas de Torelito, Marisol y Cantinflas, anunciaban el 
inicio de la proyección siempre con el pasodoble “DOS NEGRO”. Ha-
bía un grupo de teatro del pueblo llamado Tapetusa y traían artis-
tas de la talla de Julio Jaramillo, el Caballero Gaucho y otros, hasta 
1975 estuvo en funcionamiento. Debajo del teatro funcionó la “Pla-
za de Toros” desde 1905, Jaime Toro “buyuco” hacia las corralejas en 
la “plaza de toros” en los 50´s y funcionó aproximadamente en los 
años 70.

CASA # 11: Fue el Cuartel de policía y cárcel. En los bajos era la cárcel 
y los reos sacaban un espejo por las ventanas que daban al Teatro 
Andaluz para ver las proyecciones y el segundo piso era la Policía 
Nacional con los Gendarmes. De castigo a los jóvenes infractores 
del pueblo que estaban después de la hora permitida, el coman-
dante de la policía los ponía a encerar las escaleras de madera de la 
comandancia. Hoy, la casa es parte de la actual Alcaldía Municipal. 



El poder de la palabra

91

CASA # 12: Inicialmente fue una casa de maderas muy finas pintada 
de un azul muy especial, patio empedrado con fuente de propiedad 
de doña Betulia Arias (no Betulia Arias Carvajal). En los 60´s vivió 
Javier Zapata Toro (tesorero del pueblo) casado con doña Luz María 
Henao (docente pensionada) hija de don Jaime Henao y nieta de 
Pedro Vicente Henao (casa # 15). En los bajos había dos locales, el 
primero fue la oficina del Tesoro o Recaudo de Impuestos y en el 
otro traían víveres como panela y plátano de Montenegro para ven-
der allí en el granero de don Emeramo. Dicen que las maderas de 
la casa las desmantelaron para llevarlas a un pueblo en Antioquia. 
Hoy es la Comandancia de Policía. 

CASA # 13: Casa de don Daniel Salazar 1910, maestro de escuela, 
probablemente descendiente de don Pascasio Salazar (éste era el 
dueño de casi el territorio llamado Barcinales, quien cedió el terre-
no para crear el primer asentamiento inicialmente llamado así, lue-
go Nueva villa de Salento y hoy Salento). Luego, hubo una señora 
Rita Medina de Salazar, quien tuvo dos hijas Ligia Salazar Medina de 
98 años y Rita Salazar Medina. La casa fue una armería en época de 
guerra junto a la casa #23, la de los Pava.

CASA # 14: Casa de doña Herminia Rios, esposa de don Lolo Ríos. 
Luego fue casa de la familia Rueda Ríos. Miguel Arbeláez (casa #19) 
casado con Ligia xx de Arbeláez tuvo tienda de abarrotes aquí. 

CASA # 15: Casa de don Vicente Henao, que vino de Sonsón. Su hijo 
Pedro Vicente Henao casado con doña Leonor Gómez, tuvo una bo-
tica en los bajos. Otros hijos de don Vicente fueron Héctor Vicente, 
que murió de 87 años, Alicia (Cuando nació, en su honor sembraron 
una palma de cera en el único lugar del parque que es indepen-
diente de ésta, frente a la alcaldía, pero la palma que hay hoy no es 
la original, ella recibió un balazo en la última toma guerrillera en los 



El poder de la palabra

92

90´s. Se le debía decir Señorita Alicia Henao porque se ponía mo-
lesta si se le decía señora), murió de 97 años, Hernando (Piquillo), 
Jaime y Walter Henao único sobreviviente, se casó primero con Nu-
via Arias “Capullito”, tendrá 86 años de edad y es Liberal, pero Walter 
esta con su segunda compañera Bety Escandón Arbeláez quien en 
su época fue reina de Salento. 

Allí vivió el Presbítero Nabor Montoya en los años 70´s, esta fue una 
cuadra muy importante y la familia Henao era muy prestante. En 
esta casa pasaron personajes de niveles intelectuales y de poderes, 
el presbítero Montoya celebró la misa en latin y de espalda a los 
feligreses. 

CASA # 16: Casa de don Emiliano González, quien murió en 1934. 
Sus hijos fueron Ruby, Maria Policarpa (“Pola”), Raul, Eriko, Honorio 
y Ramón González, casado con doña Isaura quienes vivieron en esa 
casa con su familia, sus hijos la vendieron hace poco; uno de ellos 
don Aldeur González quien todavía vive es el mayor conocedor de 
plantas medicinales del pueblo. Esta familia fue la primera en tener 
una casa con propiedad horizontal. También vivió allí Agapito He-
rrera, padre de Ethel y Minter Herrera. Ethel era la abuela de “malu-
co” Tavares. 

En el primer piso estuvo el primer restaurante que existió en Sa-
lento y el primer asadero de pollos, se asaban 3 pollos para toda 
la semana, a la rueda solo le cabía un pollo. Era también el despa-
chadero de taxis y si no llenaba cupo solo salía hasta el otro día. En 
los años 80´s tenían un betamax con televisor a color y cobraban la 
entrada, alcanzaron a presentar Rambo 1.

CASA # 17: Era un lote, en el cual construyó don Antonio García que 
era recaudador de rentas y tabaco, la casa tenía escalera de tijera 



El poder de la palabra

93

que se podía levantar para los caballos, vacas o cuando llegaban 
las chusmas para darle tiempo a los que escapaban de ellos como 
escondite desde la guerra de los mil días. Primero en el local fue 
el café dólar y Don Miguel Ángel Arbeláez Herrera se desempeñó 
como administrador, después la discoteca Barriles. Ahí vivió tam-
bién don Danilo Henao, hijo de don Pedro Vicente Henao (casa # 
15), quien estaba casado con doña Alba Jaramillo 

CASA # 18: Casa de don Narciso Arias, que trabajaba con maderas y 
era dueño de la finca La Rivera. Luego vivieron sus hijos Dioselina y 
Guillermo Arias. En los bajos funcionó la barbería de los Rochiles o 
los chichimocos… Dicen, que su apodo se debe a que emborracha-
ban a menudo con el Bayrum, Alucema y 7 Medallas. 

CASA # 19: Casa donde vivió don Juan Aguirre en los años 70 y fue 
alcalde en 1967, casado con doña Inés Ocampo Arbeláez, prima de 
doña María Cielo Arbeláez Gutiérrez, o sea que era sobrina de don 
Miguel Ángel Arbeláez Herrera casado con Isaura Gutiérrez padres 
de Cielo Arbeláez. Ahora vive don Miguel Henao y doña Orlanda. En 
el cementerio existen dos tumbas con forma de troncos de árboles 
y en sus hojas están los nombres de su familia. 

CASA # 20: Casa forrada en lámina, donde vivió don Miguel Galvis, 
casado con doña Julieta Ocampo Arbeláez, alrededor de los años 
70, abuelo del actual alcalde Juan Miguel Galvis. Hoy está el cajero 
de Bancolombia.

CASA # 21: Era una casa de un piso, después del terremoto de 1922 
ésta sufrió junto con la iglesia que antes de este episodio era de dos 
naves en su fachada. Alrededor de los años 70 vivió don Luis Arias 
y su esposa doña Anita Bernal. Su hijo don José Mardoqueo Arias 
vive actualmente y fue profesor pensionado del magisterio. En su 



El poder de la palabra

94

local del primer piso funcionó la Machaca, una discoteca que exis-
tió muchos años. En el Quindío existieron 4 machacas solo queda 
la de Pijao. 

CASA # 22: Antiguamente era el lugar donde vendían tabaco, ve-
las, aguardiente amarillo y compraban el oro de las minas como el 
Cóndor, la María y otros. Siempre la casa fue un local comercial. Ac-
tualmente pertenece la casa a la familia Araque y ha sido cafetería 
por décadas. 

CASA # 23: Casa del General Daniel de la Pava y su descendiente 
don Luis de la Pava. Esta casa ahora está dividida en dos partes. 
Una la compró don Dalmiro Díaz casado con Dorey Henao Ocampo 
sobre la calle Real y hacia el parque el señor Horacio Bedoya casado 
con la Sra. Ludivia Bedoya Salazar son los que viven actualmente y 
alrededor de los años 70 tuvieron una fuente de soda, llamada La 
Fuente. 

Al lado de la casa 23 está la Casa Cural y Despacho Parroquial. 

CASA # 24: Casa de don Serafín Toro hijo y doña Aminta. Nunca fue 
de don Lolo Ríos. Posteriormente de don Pedro Pablo Rueda hijo 
de doña Leonor. Fue una funeraria en uno de sus locales. Hoy doña 
Luz Marina Rueda vive en la parte de atrás y funciona el restaurante 
Cocora’s.

El detalle que se ha presentado anteriormente es para dar a cono-
cer la información proporcionada por medio de la memoria de los 
habitantes del municipio sobre las familias tradicionales, lo cual ha 
sido complementado con datos obtenidos del archivo histórico de 
Salento.



El poder de la palabra

95

La Plaza Principal del municipio de Filandia, las casas alrededor de la 
plaza y las familias

Filandia fue el segundo municipio que se trabajó dentro del pro-
pósito de recrear lo que fue el municipio después de 40 años de 
fundado. Fue realizado por el Centro Local de Historia de Filandia, 
en cabeza de su coordinador, don Héctor Uribe Saldarriaga, quien 
contó con la colaboración de tres miembros de la Academia de His-
toria del Quindío: Roberto Restrepo Ramírez, Carlos Alberto Mora 
Buitrago y Jorge Hernán Velásquez Restrepo. Buena parte de los 
resultados de este trabajo colectivo se presentan a continuación:

En la fotografía anterior, se observan las cartulinas donde se realizó 
el trabajo. Con camisa blanca, Héctor Uribe Saldarriaga y Jorge Her-
nán Velásquez Restrepo. Imagen del archivo personal de Jorge Her-
nán Velásquez Restrepo. El trabajo se inicia con una diagramación 
general en la cartulina que está sobre la mesa, en la cual se identi-
fican y enumeran las 8 manzanas que dan a la plaza de Bolívar, tal 
como se aprecia en el siguiente gráfico:



Acto seguido, se asigna una cartulina a cada manzana y se va con-
signando en ella la información correspondiente a los primeros 
propietarios de los predios, inicialmente lotes asignados a los fun-
dadores, y los dueños posteriores y familias que las fueron habitan-
do durante los primeros cuarenta años de existencia del municipio, 
tal como se observa a continuación con una de las manzanas: la 
manzana identificada con el número 5.

El recuento histórico sobre el municipio de Filandia, en el departa-
mento del Quindío, se menciona en las crónicas del siglo XIX, escri-
tas por viajeros nacionales y extranjeros, que comprenden las des-
cripciones del camino o Paso del Quindío y los detalles etnográficos 
sobre los incipientes caseríos que encontraron a su paso.



El poder de la palabra

97

A finales del siglo XIX, un supervisor de educación llamado Helio-
doro Peña publica una obra, donde compendia datos interesantes 
sobre los distritos existentes en aquella época.   Este es el relato 
de Peña (1892): “posee una plaza principal, con bastantes edificios, 
otras demarcadas y empezadas a poblar, componen la población 
que se extiende a unas 80 hectáreas de terreno.  Hay una carnicería 
donde se degüellan por término medio 16 o 20 reses, mensualmen-
te; una escuela pública, con 80 niños y una privada; un mercado 
semanal muy importante, establecido cuatro días después de la 
fundación”.  

En estas fuentes consultadas, el tema de las plazas es destacado, 
como quiera que muestra una vez más cómo, desde el proceso de 
fundación, hasta los diez lustros de vida ciudadana, el sitio de con-
centración de sus habitantes es esta cuadrícula que irradia no sólo 
el reflejo del poder gubernamental y eclesiástico, representados en 
su Casa Consistorial y su templo, sino que es el espacio del mercado 
público y el escenario natural de las actividades sociales y cultura-
les en todos los órdenes.

Varios aspectos deben destacarse en Filandia, para hacerlos visibles 
en un registro de sus primeros 50 años de vida. El primero es cita-
do por el viajero y profesor suizo Ernst Rothlisberger cuando, en 
1882 pasó por ese territorio, haciendo la primera mención de su in-
cipiente plaza y su reciente iglesia, dejándonos con ello la marcada 
característica de la vida rural de aquellos pueblos del siglo XIX, que 
se concentraban en fiesta, en ceremonia religiosa o en mercado, al-
rededor de su plaza principal.

El segundo hecho, que también se protagoniza en su plaza, así 
como en la de Salento, tiene que ver con la exhibición rústica del 
Tesoro Quimbaya, en 1890.  Este había sido un saqueo de guaque-



El poder de la palabra

98

ría que trascendió admirablemente en la Colombia rural de fines 
del siglo XIX y que marcó la fama de Filandia a nivel internacional, 
porque una buena cantidad de piezas de oro prehispánicas fueron 
mostradas en esa plaza, luego llevadas a Bogotá y finalmente entre-
gadas a España, en 1893.

La tercera situación protagónica de su plaza principal se da en el 
lapso de 10 años, entre 1895 y 1905, cuando se realizan muchos 
convites para construir el templo nuevo, que había remplazado a 
una primera capilla fundacional.  Fue un desafío a la fuerza humana 
que representó el transporte de 22 árboles de barcino, pesados y 
difíciles de cargar, para constituir la estructura de una de las igle-
sias más singulares de Colombia. Mientras tanto, maderas precio-
sas y árboles corpulentos eran tomados del ambiente boscoso, para 
construir las primeras casas de 2 pisos de la plaza principal.  De ellas 
sólo se conserva en integralidad, la de doña Irene López, su propie-
taria actual, que conserva el balcón tradicional más antiguo.

La antropología visual – esto es el reflejo de la vida cotidiana – nos 
muestra, en Filandia y el resto de los municipios del Quindío, unas 
plazas principales que eran terraplenes, con ausencia de vegeta-
ción, pero rebosadas de gente, especialmente en concurrencia de 
día de mercado.  Las fotografías de los primeros años enseñan la 
humildad de sus templos – o más bien capillas – frente a una con-
centración de gente, cuyos atuendos, sombreros, ruanas y otros 
elementos nos muestran la época anterior a 1910.



El poder de la palabra

99

Es precisamente en el primer centenario del grito de independen-
cia, cuando el Concejo de muchos municipios comienza a legislar 
sobre nuevos trazados arquitectónicos o nominación de calles y 
plazas desde el sentido patriótico. Filandia, no obstante, continúa 
en la dinámica de poseer su plaza principal, sólo parea el destino 
del mercado sabatino o dominguero.  Así continúa hasta el cin-
cuentenario – en 1928 – cuando una transformación se lleva a cabo 
para celebrar, es la refacción de su templo, en cuanto tiene que ver 
con la parte frontal.

Mientras tanto, desde 1910, varios sucesos ocurren.  Ellos son la ins-
talación de los toldos de base de madera y lona fina, cuya configura-
ción también aparece en la mayoría de los municipios ya fundados 
y vecinos a ella.  La plaza seguirá siendo el escenario de presenta-
ciones desde la perspectiva del teatro y del cine mudo, por ejemplo, 
que marca un recordado espectáculo desde la segunda mitad de la 
década de 1920.  Es en este año preciso -1920- cuando Filandia es 
sede de un congreso de concejales de la región y otra vez es la plaza 
principal el sitio donde se congrega el interés. Lo destacado de este 
suceso es que se convierte ello en uno de los gérmenes de la revo-
lución silenciosa que muchos habitantes llevan ante la sumisión a 
una capital, Manizales, que poco los tiene en cuenta.

Llegado el año 1928, Filandia ya tiene dos plazas más.  La de ferias, un 
amplio terraplén, a dos cuadras de la plaza principal, donde también 
se disponen toldos y donde existía, igual que en la otra, una fuente 
de agua. El parque viejo, donde hoy se encuentra el Hospital Metal.

Nadie olvida el empedrado tradicional de su plaza y de sus calles, 
que rememora la tradición española y que llamaba la atención por 
su simetría, porque la piedra era colocada a partir de líneas rectas 
centrales, lo que ofrecía un trabajo de perfección estética.



El poder de la palabra

100

El centro local de la Historia de Filandia realizó un trabajo de recu-
peración de información oral sobre 27 inmuebles que se encuen-
tran alrededor de la plaza principal, lo que arrojó los siguientes da-
tos.  Se partió en un recorrido, desde el actual templo principal, de 
izquierda a derecha.  Los datos recuperados dan razón de su cono-
cimiento popular, o sea la figuración de cada casa, de los referentes 
que tienen los pobladores sobre ellas y de sus ocupaciones o usos 
en los primeros 50 años del municipio: 

1.	Templo principal

2.	Casa cural

3.	Casa de Santiago López

4.	Casa del Teatro Bengala o de los Restrepo

5.	Casa de los Muriel

6.	Casa de Primitiva y Pedro J. Marín.

7.	Casa de los Salazar o Bar Ganadero

8.	Casa de los Salazar o Casa de “Patas de Oso”

9.	Casa de Laura Peláez

10.	 Antigua Escuela de Niñas Simón Bolívar



El poder de la palabra

101

11.	 Casa de Abel Urrea Giraldo

12.	 Casa de Abel Urrea Giraldo y de María Montoya de Urrea

13.	 Casa de Juan de Dios Montoya

14.	 Casa de los “Mafafos” o del Padre Duque.

15.	 Casa de los Naranjo

16.	 Casa de Miguel López o de don Eduardo García

17.	 Casa de Pablo Emilio Martínez o Farmacia Bristol

18.	 Casa de los Pérez Cedeño o Residencias Bond

19.	 Casa Consistorial y Cárcel Municipal

20.	 Casa de las Peláez

21.	 Casa del viejo Ernesto Peláez o Teatro Peláez

22.	 Casa de Francisco Emilio Quintero o Café América

23.	 Casa de los Duque

24.	 Casa de Doña Irene López

25.	 Casa de don Gabriel Duque

26.	 Casa de don José Manuel Martínez

27.	 Casa de don José Duque o Familia Guinand

Presentamos algunas de las fotografías tomadas en el año 2019, 
cuando se hizo la investigación:

Las Plazas Principales de los municipios de Circasia, Calarcá y Armenia

De la misma forma que se desarrolló el trabajo para los municipios 
de Salento y Filandia, se desarrolló también para Circasia, Calarcá y 
Armenia, siendo posible observar los resultados obtenidos y la me-
todología empleada con la muestra presentada con estos dos pri-



El poder de la palabra

102

meros municipios. Si bien el detalle de los demás municipios hizo 
parte de la presentación realizada en Sibundoy en el marco del II 



El poder de la palabra

103

Seminario Internacional de Historia y Antropología Andino Amazó-
nica, se omite en este texto por considerarlo innecesario.

Presentamos la foto de uno de los principales líderes de este tra-
bajo, el antropólogo Roberto Restrepo Ramírez, quien posa para la 
foto al frente del afiche que recoge esta misma historia para el mu-
nicipio de Armenia, elaborado por el arquitecto y artista quindiano 
Hernando Jiménez Sánchez.

Conclusiones y recomendaciones

Tal como se puede observar en esta presentación, es posible re-
construir la historia de los municipios fundados o refundados en 
el siglo XIX, acudiendo a la memoria oral de sus habitantes y a la 
información contenida en los archivos de los municipios, lo cual se 
considera muy importante para la memoria histórica de los mismos 
y para la historia local y regional de los departamentos. Los Centros 
Locales de Historia de los municipios quindianos fueron el soporte 
fundamental para realizar el trabajo colectivo que se requiere. 



El poder de la palabra

104



El poder de la palabra

105

Capítulo 4

De la oralitura al ecosistema 
transmedia: estrategias de pre-

servación de la memoria biocul-
tural y resistencia en territorios 

andino-amazónicos
Rómulo andrés Gallego Torres

Introducción

La preservación de la memoria en territorios marcados por la hi-
bridación cultural y el conflicto armado, como lo son los depar-
tamentos del Putumayo, Cauca y la zona andina colombiana, 
enfrenta el desafío contemporáneo de dialogar con nuevas ge-
neraciones inmersas en entornos digitales. La tradición oral, co-
lumna vertebral de la identidad en estas regiones, ha sido histó-
ricamente marginada por la primacía de la cultura letrada y los 
modelos pedagógicos eurocéntricos. Sin embargo, el concepto 
de “oralitura”, entendido como la fusión de la oralidad y la litera-
tura que inscribe prácticas culturales y sociales, ofrece un pun-
to de partida fértil para repensar cómo se transmiten los saberes. 
Este artículo propone una lectura innovadora de las Memorias 
del II Seminario Internacional de Historia, Antropología Andi-



El poder de la palabra

106

no-Amazónica, no solo como un compendio académico, sino 
como un “universo narrativo” base para una estrategia transme-
dia de preservación cultural. Si, como sugiere Ralph Waldo Emer-
son, “la palabra es el instrumento más poderoso que tenemos 
para cambiar el mundo” , la expansión de esa palabra a través 
de múltiples medios y plataformas (transmedia) puede poten-
ciar su capacidad de transformación social y construcción de paz. 
El objetivo de este estudio es analizar cómo las diversas ponencias 
y experiencias recogidas en el seminario —desde la botánica del 
Taita Pedro Juajibiioy hasta las resistencias escolares en El Platea-
do— configuran una red de relatos de resistencia que demandan 
una arquitectura narrativa participativa, capaz de conectar el pasa-
do ancestral con el futuro digital de las comunidades.

Marco teórico: la transmedialidad en clave decolonial

La oralitura como precursora transmedia

La teoría transmedia, popularizada por Henry Jenkins, descri-
be procesos donde elementos de una ficción se dispersan siste-
máticamente a través de múltiples canales de distribución con 
el fin de crear una experiencia de entretenimiento unificada y 
coordinada. No obstante, en el contexto latinoamericano, y es-
pecíficamente en las comunidades indígenas y campesinas, la 
narrativa siempre ha sido “transmedial” en un sentido orgáni-
co: el relato no reside solo en la palabra hablada, sino que se 
expande al tejido (chumbe), al ritual, al territorio y a la danza. 
El concepto de oralitura desafía la noción eurocéntrica de literatura. 
En las comunidades Inga y Kamëntsá, por ejemplo, el chumbe (faja 
tejida) no es solo una prenda, sino un “artefacto cultural y mental” 
, un dispositivo de almacenamiento de información donde se “teje 
con la mente”. Este enfoque se alinea con lo que Scolari denomina 



El poder de la palabra

107

“narrativas transmedia de no ficción”, donde el objetivo no es el en-
tretenimiento, sino la preservación de la memoria y la identidad.

Justicia Epistémica y Territorio

La aplicación de estrategias transmedia en estos contextos debe 
regirse por principios de justicia epistémica. Como señala Ortega 
Noguera al analizar el conflicto en El Plateado, las historias locales 
a menudo son silenciadas en los registros oficiales. Una estrategia 
transmedia ética no extrae el conocimiento, sino que proporciona 
plataformas para que las comunidades narren su propia historia, 
evitando la apropiación indebida que sufrió, por ejemplo, el Taita 
Pedro Juajibiioy a manos de la academia occidental.

Metodología

La investigación adopta un enfoque cualitativo-hermenéutico, ba-
sado en el análisis de contenido del documento Memorias del II Se-
minario Internacional de Historia, Antropología Andino-Amazónica 
(2025). Se seleccionaron seis ejes temáticos del texto fuente que 
funcionan como “nodos expansivos” para una propuesta teórica 
transmedia:

1.	 Pedagogía y oralidad rural.

2.	 Saberes ancestrales y botánica (Pueblo Inga/Kamëntsá).

3.	 Memoria espacial y archivos (Plazas y Territorio).

4.	 Política agraria y testimonio oral (Caso Idema).

5.	 Subjetivación política juvenil.

6.	 Conflicto armado y escuela.

El análisis busca identificar cómo estos relatos, actualmente en for-
mato texto, poseen características de expandibilidad (capacidad de 



El poder de la palabra

108

crecer en otros medios) y profundidad (capacidad de revelar más 
detalles), cualidades esenciales de la narrativa transmedia.

Resultados y discusión: hacia una ecología de saberes transmedia

El territorio como primera pantalla: geografías de la memoria

La narrativa transmedia habitualmente se asocia a pantallas digi-
tales, pero en el contexto andino-amazónico, el territorio es el so-
porte principal de la memoria. Velásquez Restrepo destaca cómo 
las plazas principales de los municipios y sus archivos son fuentes 
vivas de memoria histórica. La “cuadrícula española”  no es solo ur-
banismo; es un texto que se reescribe con las prácticas sociales. 
Una estrategia transmedia situada implicaría “aumentar” estos es-
pacios. Por ejemplo, la reconstrucción histórica del poblamiento 
del Quindío y la colonización antioqueña  podría vincularse a có-
digos QR en las plazas de Salento o Filandia, que desplieguen los 
relatos orales de los fundadores recuperados en los archivos. Del 
mismo modo, en El Plateado, Cauca, donde el conflicto ha fragmen-
tado el vínculo con la tierra, el territorio puede ser resignificado. 
La escuela, descrita por Ortega Noguera como espacio de resisten-
cia, se convierte en un nodo narrativo donde los relatos de dolor se 
transforman en pedagogías de paz.

El sonido y la escucha profunda: paisajes sonoros como inmersión

La recuperación de paisajes sonoros, abordada por Rivera Ruiz 
en el marco del programa “Sonidos para la Construcción de Paz”, 
representa una dimensión sensorial clave. El sonido no es un 
mero acompañamiento; es una forma de conocimiento. En con-
textos de guerra, el sonido ha sido usado como violencia (el rui-
do de los combates), pero también tiene un potencial sanador. 
 



El poder de la palabra

109

 
La integración de “paisajes sonoros”  en una propuesta transmedia 
permite una inmersión que el texto escrito no logra. Capturar los 
sonidos de la chagra, los cantos rituales del Atun Puncha o el silen-
cio de los páramos descritos en la obra de Luar Guerrero , permite 
“sentipensar con la Tierra”. Estos archivos sonoros, alojados en re-
positorios digitales pero activados en caminatas territoriales, cons-
tituyen una forma de memoria auditiva que preserva la identidad 
biocultural.

La botánica y la memoria biocultural: el caso del taita pedro

La biografía del Taita Pedro Juajibiioy  es un ejemplo paradigmático 
de la necesidad de una narrativa que cruce fronteras. Su conoci-
miento sobre más de 520 especies medicinales y su colaboración 
con Harvard  demuestran una red global de conocimiento. Sin em-
bargo, la invisibilización de su autoría frente a figuras como Richard 
Evans Schultes  resalta la urgencia de justicia narrativa.

Una aproximación transmedia a este legado no se limitaría a un libro. 
Implicaría la creación de herbarios digitales interactivos, documenta-
les sobre los jardines botánicos restaurados y talleres presenciales de 
medicina tradicional. Como señala Bata Susana Margarita Juajibioy, 
las plantas no son mercancías, son espíritu; por tanto, cualquier ex-
tensión mediática debe respetar esta sacralidad, utilizando la tecno-
logía para salvaguardar el saber, no para mercantilizarlo.

Subjetividades políticas y juventud: narrativas desde el aula

El análisis de Bernal Sandoval sobre la subjetivación política juvenil 
en el Cauca  revela que los jóvenes no son sujetos pasivos. En lugares 
como Toribío, la identidad Nasa y la resistencia comunitaria moldean 
una ciudadanía activa. En contraste, en contextos urbanos como 
Popayán o afrodescendientes como Guapi, las narrativas varían. 



El poder de la palabra

110

El relato autobiográfico, propuesto por Ochoa, se presenta como 
una metodología potente para que estos jóvenes se narren a sí 
mismos. Un proyecto transmedia educativo permitiría que los estu-
diantes de Argelia, afectados por el conflicto , conecten sus histo-
rias con los jóvenes de Sibundoy o Bogotá a través de plataformas 
digitales, creando una “multitud”  que comparte experiencias de 
resistencia y re-existencia. Esto rompe el aislamiento de la escuela 
rural y la conecta con una red global de solidaridad.

Idema y la memoria institucional: el archivo oral

La investigación de Montilla Sánchez sobre el Idema en Caquetá  
demuestra cómo una institución agraria se incrusta en la memoria 
afectiva de sus trabajadores. A través de la historia oral, se recupe-
ran vivencias que humanizan la política agraria y el desarrollo. Este 
archivo oral es susceptible de convertirse en podcast o series do-
cumentales web que expliquen la historia económica de la región 
desde las voces de sus protagonistas, contrastando la visión macro-
económica con la microhistoria emocional de quienes vivieron la 
bonanza y la crisis.

Propuesta de arquitectura transmedia para la memoria 
andino-amazónica

Basado en los hallazgos del seminario, se propone un modelo de 
Sistema de Memoria Transmedia compuesto por cuatro platafor-
mas interconectadas:

La Plataforma Editorial (El Libro Madre): Las memorias escritas  fun-
cionan como la “nave nodriza”, proporcionando el rigor académico, 
las referencias teóricas y la estructura formal.

La Plataforma Sonora (El Paisaje Audible): Una serie de podcasts 
y mapas sonoros que recojan las ponencias sobre oralituras , los 



El poder de la palabra

111

testimonios del conflicto en Argelia y los sonidos de la naturaleza 
descritos en las obras artísticas.

La Plataforma Visual/Interactiva (El Territorio Virtual): Un museo vir-
tual o sitio web que albergue las ilustraciones de Luar Guerrero Chin-
doy y fotografías de los artefactos culturales (chumbes, maíz) , per-
mitiendo interactuar con la simbología del “Sara Warmi” (Mujer Maíz).

La Plataforma Experiencial (La Escuela y la Chagra): Talleres presen-
ciales en las escuelas rurales y jardines botánicos, donde se practi-
que la transmisión oral directa y se reactive el legado de los mayo-
res, como el Taita Pedro.

Esta arquitectura respeta la lógica de la “espiral” del tiempo andino: 
el pasado no queda atrás, sino que convive con el presente y se 
proyecta al futuro a través de nuevos medios.

Conclusiones

El análisis de las Memorias del II Seminario Internacional de Histo-
ria, Antropología Andino-Amazónica revela que la riqueza cultural 
y la complejidad histórica de la región desbordan el formato impre-
so tradicional. La violencia del conflicto armado, la profundidad de 
la cosmogonía indígena y las luchas campesinas requieren nuevos 
lenguajes para ser comprendidos y preservados.

La transmedialidad, lejos de ser una imposición tecnológica ajena, 
puede ser apropiada como una herramienta de descolonización. 
Al integrar la oralidad, el tejido, el sonido y la imagen en un eco-
sistema narrativo coherente, se valida el conocimiento situado  y 
se combate el olvido. La escuela rural, el jardín botánico y la plaza 
pública emergen no solo como escenarios físicos, sino como inter-
faces de acceso a una memoria viva.



El poder de la palabra

112

Finalmente, este enfoque confirma que la “palabra bonita” y la ora-
litura  poseen la resiliencia necesaria para habitar tanto la maloca 
como la red digital, garantizando que las voces de taitas, abuelas, 
maestros y jóvenes sigan resonando como instrumentos de paz en 
un país que busca desesperadamente reconciliarse con su historia 
y su territorio.

Referencias

Escobar, A. (2014). Sentipensar con la tierra. Ediciones Unaula.

Freeman, M. (2016). Historicising Transmedia Storytelling: Early 
Twentieth-Century Transmedia Storytelling. Routledge.

Ivars-Nicolas, B., & Zaragoza-Fuster, T. (2018). Lab de RTVE.es: 
Renovación del documental interactivo y transmedia en la 
televisión pública española. El profesional de la informa-
ción, 27(5), 1111-1118.

Jelin, E. (2002). Los trabajos de la memoria. Siglo XXI Editores.

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old and New Me-
dia Collide. NYU Press.

Ong, W. J. (1982). Oralidad y escritura: Tecnologías de la palabra. 
Fondo de Cultura Económica.

Scolari, C. A. (2013). Narrativas transmedia: Cuando todos los me-
dios cuentan. Deusto.

Schafer, R. M. (1977). The Tuning of the World. Knopf. (Existe tra-
ducción: El paisaje sonoro y la afinación del mundo).

Vasilachis de Gialdino, I. (2006). Estrategias de investigación cuali-
tativa. Gedisa.



El poder de la palabra

113

Capítulo 5

Idema: Desarrollo y política agra-
ria en el Caquetá, década 1980.  
Un estudio desde los testimonios orales

Julieta Montilla Sánchez

Resumen

En esta investigación se buscó estudiar el funcionamiento del Idema, específicamente en 
la comercialización, como política agraria en el Caquetá y su relación con el desarrollo, con 
un énfasis en las experiencias de los actores que participaron en su implementación en la 
década en 1980. Se realizó con un enfoque cualitativo, empleando la historia oral como 
método, acompañada de la investigación documental. Los seis actores que participaron y a 
quienes se entrevistó fueron trabajadores de planta y por contrato del Instituto; a través de 
sus testimonios señalaron y describieron aspectos relevantes del Idema, y otros que fueron 
emergiendo en sus relatos, tales como sentimientos y añoranzas suscitadas en sus recuer-
dos, que permitieron mostrar la influencia de esta política en ellos.

Este documento muestra la oportunidad de emplear la oralidad tanto para el estudio de la 
historia regional y local, como para el estudio de las instituciones, vinculando las voces de 
los actores. Esto resultó esencial para preservar las memorias y las experiencias subjetivas 
que no suelen registrarse en documentos oficiales. A través de los relatos, se construyó 
una visión más rica y detallada de este fenómeno histórico, conectando el pasado con el 
presente, lo que contribuyó a la diversidad de perspectivas y promovió una comprensión 
más amplia de la historia.

Palabras clave: Idema, política agraria, desarrollo, testimonios orales, historia oral, expe-
riencias.



El poder de la palabra

114

Abstract

This research sought to study the functioning of Idema, specifically in commercialization, 
as an agrarian policy in Caquetá and its relationship with development, with an emphasis 
on the experiences of the actors who participated in its implementation in the 1980s. It 
was conducted with a qualitative approach, using oral history as a method, accompanied 
by documentary research. The six actors who participated and who were interviewed were 
employees and contract workers of the Institute; through their testimonies they pointed 
out and described relevant aspects of Idema, and others emerging in their stories, such 
as feelings and longings aroused in their memories, which made it possible to show the 
influence of this policy on them.

This document shows the opportunity to use orality both for the study of regional and local 
history, as well as for the study of institutions, linking the voices of the actors. This proved 
essential to preserve memories and subjective experiences that are not usually recorded in 
official documents. Through the narratives, a richer and more detailed view of this histori-
cal phenomenon was constructed, connecting the past with the present, which contributed 
to the diversity of perspectives and promoted a broader understanding of history.

Keywords: Idema, Agrarian policy, Development, Oral Testimonies, Oral History, Experiences.

Resumo

O objetivo desta pesquisa foi estudar o funcionamento do Idema, especificamente na 
comercialização, como uma política agrária em Caquetá e sua relação com o desenvolvi-
mento, com ênfase nas experiências dos atores que participaram de sua implementação 
na década de 1980. A pesquisa foi realizada com uma abordagem qualitativa, usando a 
história oral como método, acompanhada de pesquisa documental. Os seis atores que par-
ticiparam e foram entrevistados eram funcionários e contratados do Instituto; por meio de 
seus depoimentos, apontaram e descreveram aspectos relevantes do Idema e outros que 
emergiram em seus relatos, como sentimentos e anseios despertados em suas memórias, o 
que permitiu mostrar a influência dessa política sobre eles.



El poder de la palabra

115

Este trabalho mostra a oportunidade de usar a oralidade tanto para o estudo da história 
regional e local quanto para o estudo das instituições, relacionando as vozes dos atores. 
Isso foi essencial para preservar memórias e experiências subjetivas que geralmente não 
são registradas em documentos oficiais. Por meio das narrativas, foi construída uma visão 
mais rica e detalhada desse fenômeno histórico, conectando o passado com o presente, 
contribuindo para a diversidade de perspectivas e promovendo uma compreensão mais 
ampla da história.

Palavras-chave: Idema, política agrária, desenvolvimento, depoimentos orais, história 
oral, experiências.

Introducción

El presente texto surgió como resultado de la investigación titulada 
“Idema: Desarrollo y política agraria en el Caquetá, década 1980. Un 
estudio desde los testimonios orales”, con la que se buscó recons-
truir el funcionamiento del Instituto de Mercadeo Agropecuario 
como política agraria en el Caquetá y su relación con la idea eco-
nómica y política del desarrollo, mediante el análisis de las expe-
riencias de los actores que participaron en su implementación en la 
década mencionada. Este estudio nace de los intereses personales 
de la investigadora que afloraron al escuchar comentarios positi-
vos y negativos sobre algo que, en Florencia, capital del departa-
mento del Caquetá se llamaba “Idema”. Pensando qué significaba 
o representaba esto, emprendió la búsqueda de respuestas a sus 
interrogantes, respuestas sobre la institución a las que se les fueron 
uniendo conceptos como “política agraria” y su profunda, aunque 
poco visible, relación con lo que se denominó, luego de la segunda 
mitad del siglo XX, “desarrollo”. 

Las páginas que siguen contienen no solo datos e información so-
bre la institución y sobre estos conceptos de grueso calibre como 



El poder de la palabra

116

“política agraria” y “desarrollo”, sino que, hacen referencia a las ex-
periencias, recuerdos y manifestaciones de cariño de los partici-
pantes; expresiones que se conocieron y visibilizaron gracias a la 
decisión de no emplear solamente las fuentes documentales, sino 
también la oralidad para entender su funcionamiento, no solo des-
de un contexto internacional o nacional, sino, y sobre todo, desde 
un contexto local. Con este escenario y proceder metodológico se 
intentó estudiar el Idema a partir de los testimonios orales de los 
actores que participaron en su implementación en el departamen-
to del Caquetá, empleando la entrevista como un diálogo tranquilo 
y mesurado que va y viene sobre lo dicho, y que permitió a los parti-
cipantes activar la memoria e ir al recuerdo para traer sus experien-
cias, significados y vivencias del pasado al presente.

Entonces, de los ejercicios de consolidación teórica e interacción 
con los participantes y documentos resultó este texto que contiene 
tres apartados: en el primero se presenta un conjunto de elementos 
teóricos respecto al método que se empleó, donde se muestra la 
historia oral como el timón que dirigió la investigación; en el segun-
do apartado el lector encuentra los resultados del estudio realizado, 
enfocados en la función de comercialización de la institución como 
política sectorial, su relación con el desarrollo y en los significados, 
experiencias y añoranzas de los participantes; el último apartado 
responde a las reflexiones finales o conclusiones realizadas sobre 
los resultados hallados. 

Todo este recorrido termina en la construcción de una imagen del 
Idema que no solo representa la infraestructura y un sistema adminis-
trativo y financiero para el sector agrario como una política producto 
de las orientaciones del y para el desarrollo, sino que representa tam-
bién un tiempo de prosperidad en el departamento, una forma de 



El poder de la palabra

117

presencia del Estado en las regiones y un generador de sentimientos 
y significados que solo se pudieron conocer gracias al empleo de la 
historia oral en esta investigación, ya que permitió el acercamiento a 
las experiencias históricas de los sujetos participantes.

Metodología

En esta investigación se configuró un escenario alternativo donde 
los protagonistas fueron, ya no los documentos escritos, sino las 
personas, los actores, como sujetos en la escena del conocimiento, 
quienes, a través de su testimonio, dieron cuenta por vía del relato 
de su vida en la institución sus vivencias, experiencias, sentimientos 
y significados (Rodríguez García et al., 2014), trayendo el pasado al 
presente a través de su voz. Este pasado donde operó el Idema se 
encuentra vivo en la memoria de las personas que permitieron su 
funcionamiento en el departamento del Caquetá en la década de 
los ochenta. Y como esta investigación giró en torno a la oralidad, 
se privilegió, sobre las evidencias escritas, el recuerdo y las voces 
(Rabêlo de Almeida, 2016) de aquellos que tuvieron experiencia en 
este contexto espacial y temporal determinados. 

En este orden de ideas, conviene señalar que la historia oral se 
emplea aquí como un puente para llegar a los sujetos que fueron 
actores sociales en la configuración de la historia de la región; asi-
mismo, se parte de la convicción según la cual, si no fuera por vía 
de alternativas como las de la historia oral, muchos de estos suje-
tos permanecerían invisibilizados, anónimos, sin voz (Llona, s/f; Ro-
bertini, 2019). Por eso, Basualdo Miranda et al., (2003) anuncia que, 
«Aunque habría que dejar claro, en este aspecto, que esos llamados 
“sin voz”, no lo son simplemente porque no hayan tenido nunca voz 
sino todo lo contrario. Nunca hemos tenido la intención de recurrir 
a ellos» (p. 166).



Por lo anterior, en esta investigación se tuvo desde su inicio la in-
tención de recurrir a los testimonios vivos como fuente, no bus-
cando describir el pasado de una manera objetiva, sino, más bien, 
comprenderlo, tomando en consideración la subjetividad de la in-
vestigadora, de los aspectos colectivos, sociales y sobre todo de la 
subjetividad de la experiencia humana. Así, desde este tipo de mé-
todos, se tiene la oportunidad de escuchar a individuos, mujeres, 
obreros, campesinos o colectivos y reconocer el valor histórico de 
sus vivencias y recuerdos. Portelli (2016) resume muy bien lo dicho 
cuando señala:

A través de la historia oral no habla, como se solía afirmar en los años 60 

y 70, “la clase”. No se trata de una afirmación carente de fundamento: na-

rrar una huelga con las palabras de los obreros que la han hecho antes 

que con los informes de la policía o de los periódicos contribuye sin duda 

(aunque no de forma automática) a corregir las distorsiones implícitas de 

las fuentes institucionales y hegemónicas. Las fuentes orales son, por lo 

tanto, condición no suficiente, pero necesaria para la historia de las clases 

no hegemónicas; son tal vez menos esenciales para la historia de los gru-

pos dominantes que, teniendo el dominio de la escritura, le han confiado 

a esta gran parte de la memoria que procuran conservar (p. 16).

Desde este proceder metodológico se toman estos testimonios 
vivos como fuente histórica, esto es, ya no lo “estrictamente rela-
cionado con hechos y personas destacadas de la escena política o 
militar [sino que se involucra] también lo cotidiano y lo cultural, lo 
particular enmarcado en lo social” (Barela et al., 2009, p. 7) y su im-
pacto sobre la vida de las personas. Esto se llevó a cabo a través del 
diálogo entre quien relata y quien escucha (Portelli, 2016), donde, 
por supuesto, resuena la voz del investigador, pero predomina y se 
le da protagonismo (se reivindica) a la voz de quien relata con su 



El poder de la palabra

119

testimonio la experiencia vivida, quien comparte su realidad, pers-
pectivas y concepciones, aspectos con los cuales se reconstruyen 
los procesos sociohistóricos del pasado.

El testimonio oral se establece, entonces, como el centro de la in-
vestigación que se propone aquí y de la misma historia oral, po-
niendo claramente el énfasis en la palabra hablada3 como fuente 
de gran importancia para reconstruir procesos desde la realidad de 
los sujetos sociales como actores participantes de una institución 
agraria en el Caquetá. Es pertinente afirmar en este punto que los 
testimonios orales «son huellas, índices que deben ser investiga-
dos. Si la foto dice “esto ha sido”, un testigo dice “yo estuve allí”» 
(Raina, 2018). Y a propósito de las fotografías, esta fue una estra-
tegia que se empleó con los participantes, fuera del guion de en-
trevista, para activar o motivar la memoria. Mediante fotos y otros 
elementos como pines o recibos que aún conservaban de sus días 
como trabajadores en el Idema, se enriqueció el diálogo y se logró 
profundizar en las experiencias y significados que estos contenían.

Así, el testimonio vivo tiene la historia atravesada en la subjetividad 
de quien lo narra, que trae a la luz de hoy el recuerdo de su pasado 
como testigo, como alguien que tuvo la experiencia privilegiada de 
estar en un contexto o de vivir un fenómeno estudiado, y este es el 
caso de esta institución agraria. Por eso, Schwarzstein, (2002) dice:

La historia oral –al reflexionar sobre la naturaleza del proceso de recordar 

como elemento clave en la comprensión del significado subjetivo de las 

3. Aunque no es el centro de la discusión, cabe advertir que con “palabra hablada” no se ex-
cluye la posibilidad de que personas que tienen alguna discapacidad puedan participar en 
procesos de historia oral, por ejemplo, mediante el lenguaje de señas. “Palabra hablada” es 
una expresión que aquí puede usarse de manera muy amplia para referirse al testimonio vivo 
de personas capaces de contar su experiencia



El poder de la palabra

120

experiencias humanas y al tratar de explicar la naturaleza de las memorias 

individuales y colectivas– permite la construcción de una modalidad in-

novadora y diferente de diálogo entre memoria e historia (p. 478).

Estos testigos son entonces, aquellos actores sociales que vivieron 
de primera mano los acontecimientos sobre los cuales se estudia 
(Benadiba, 2015); ellos son quienes, conservando la memoria viva, 
en vida se constituyen en fuentes orales cuya experiencia personal 
directa es tan valiosa porque no se puede hallar en ninguna otra 
fuente (Thompson, 1988). En tal sentido, la fuente oral se construye 
y se hace a partir de las iniciativas y aperturas investigativas del en-
trevistador y de la vivencia del testimoniante, ambos colaborando 
para que lo dicho no se desvíe de lo que se está estudiando (Bena-
diba, 2007). Desde este ángulo, los testigos recuerdan su pasado, 
sus experiencias, con el lente que aporta su propia subjetividad en 
el momento mismo de narrar lo sucedido y conforme a los audito-
rios ante quienes dan a conocer su relato4.

Basados en esta postura, se abordó el estudio de esta institución 
que representa una política sectorial en Colombia, específicamen-
te en el Caquetá. Fue la historia oral el método que permitió acce-
der a nueva información y datos que no reposan en otras fuentes 
(por ejemplo, archivos), y documentar las experiencias de quienes 
tuvieron, además de una relación laboral, un “vínculo vital”, a par-
tir del cual también plantean sus propias lecturas de los procesos 
sociales, económicos y políticos de la década de los ochenta. Los 
participantes hablaron de la institución desde las experiencias vi-

4. En esto radicó, por mucho tiempo y hasta el presente, la no aceptación de la oralidad en las 
categorías aceptables para la comunidad científica. Su desprecio de la oralidad de las fuen-
tes orales, como lo afirma Portelli (2018), tiene que ver con el mismo método positivo de las 
ciencias sociales en las que se pretendía otorgarle al conocimiento social toda validez, riguro-
sidad, universalidad y objetividad posible.



El poder de la palabra

121

vidas mientras trabajaron allí, con lo cual se logró una visión más 
completa y humana de la configuración del Idema y del contexto 
donde funcionó.

Aunque la principal fuente de información para este trabajo es la 
oral, estos testimonios se pusieron en diálogo con los documentos 
académicos y fuentes documentales que fueron utilizados en este 
texto como un marco de la institucionalidad (Clark, 2019) en la dé-
cada de los ochenta, lo que ayudó a contextualizar las experiencias 
y recuerdos compartidos. Con la interacción de este conjunto de 
fuentes se obtuvo una visión multidimensional del pasado institu-
cional. En esta relación, como se dijo, sobresalen las voces de los 
participantes, seis personas5 que fueron trabajadores de planta y 
por contrato del Idema en la década de 1980, con quienes se cons-
truyó la investigación a través de entrevistas.

Resultados y discusión

Este apartado, en un primer momento, parte de la descripción del 
contexto internacional de la segunda mitad del siglo XX y particu-
larmente de los orígenes en este periodo de la idea de desarrollo y 
su relación con las políticas y reformas sectoriales de los países que, 
identificados por sus necesidades sociales y económicas, buscaban 
el progreso, como es el caso de Colombia y su canalización en el 
Idema como una institución que encarnaba estas orientaciones in-
ternacionales para el sector agrario. En un segundo momento, se 
muestra el funcionamiento de esta institución en el Caquetá, ense-

5 Los primeros participantes son Mario Orrego y Justino Lara, administrador y coordinador de 
despensa, respectivamente; el tercer participante es Antonio Tovar, transportador; el cuarto 
es Nelson Neira, jefe de la cuadrilla de braceros; Arnulfo Floriano, guarda de seguridad y sin-
dicalista, fue el quinto participante y el último fue Gilberto Bedón, contador de la institución



ñando de manera sucinta la aplicación de esta política en el depar-
tamento, ya que también se tratarán los relatos y experiencias que 
los participantes tuvieron en este contexto, empleando la historia 
oral para construir el pasado con los protagonistas (Pozzi, 2012), sin 
desconectarse de los dos conceptos clave, el desarrollo y la política 
agraria.

Este estudio del Instituto de Mercadeo Agropecuario – Idema 
– como política agraria en el Caquetá se enmarca en el contexto 
social, económico y político internacional de la segunda mitad 
del siglo XX, cuando, debido a la conmoción de la Segunda Gue-
rra Mundial, se configura un nuevo orden geopolítico que no solo 
dividió física, sino políticamente los territorios del mundo. En este 
contexto, Estados Unidos, “ganador” de la guerra, se interesó en 
mostrarse como la “solución” a la tragedia, promoviendo la noción 
de desarrollo, que en este texto se entenderá como una importante 
estrategia de poder, que se originó no solo como un discurso, sino 
también como un mecanismo político que se reprodujo y se fijó en 
la realidad misma de las naciones (Losada Cubillos, 2023).

Al término de esta guerra se “descubre” en los países de América 
Latina, Asia y África la pobreza, lo que significó para los países del 
norte el establecer y prolongar su control sobre la economía y la 
política globales, estableciendo su atención, ya no en el discurso 
de la guerra, sino en las problemáticas sociales de estos países que 
configuraron una nueva organización territorial que se denominó 
“tercer mundo”, cuyas características esenciales fueron el abandono 
y la miseria, características que se propusieron erradicar a través del 
crecimiento económico y el desarrollo (Escobar, 2014) con la ayuda 
e intervención de los países económicamente estables.

Este aspecto social demandó, entonces, esta intervención de orden 



El poder de la palabra

123

político y económico mediante una serie de reformas y políticas que 
atendieran estos ámbitos de la población. Uno de los puntos más 
importantes, en el que se hará énfasis aquí, es el que tiene que ver 
con los sistemas de producción estrechamente relacionados con el 
acceso a la alimentación y la atención a lo rural. Al respecto, Escobar 
(2014) explica que para este tratamiento se tuvo la necesidad de 
emplear las instituciones (programas, conferencias, asesorías, entre 
otros), con el fin de extender o reproducir la idea de desarrollo. Este 
mecanismo lo denominó “desarrollo institucionalizado”. El mismo 
autor afirma:

La invención del desarrollo implicaba necesariamente la creación de un 

campo institucional desde el cual los discursos eran producidos, registra-

dos, estabilizados, modificados y puestos en circulación […] Ello no signifi-

ca negar que en ocasiones el trabajo de estas instituciones ha beneficiado 

a las gentes. Significa, en cambio, subrayar que el trabajo de las institucio-

nes de desarrollo no ha sido un esfuerzo inocente hecho en nombre de 

los pobres. Significa que el desarrollo ha tenido éxito en la medida en que 

ha sido capaz de integrar, administrar y controlar países y poblaciones en 

formas cada vez más detalladas y exhaustivas (Escobar, 2014, pp. 98–99). 

El resultado de esto fue la creación de una serie de instituciones y 
programas para llevar el desarrollo, con asesoría de agentes extran-
jeros expertos en economía y ciencia política. Aquí es fundamental 
destacar figuras institucionales como la CEPAL y el Banco Mundial, 
el Banco Interamericano de Desarrollo y el Banco Internacional de 
Reconstrucción y Fomento, que dispusieron los asesores, no solo en 
Colombia, sino en toda América Latina, para orientar a los gobier-
nos en la planificación del desarrollo y las reformas estructurales 
sectoriales (Bianchi, 2000), obteniendo como resultado que las eco-
nomías de estos países siguieran avanzando, poniendo el accionar 



El poder de la palabra

124

sobre la industria y la agricultura comercial a cambio de la interven-
ción y los grandes préstamos (Amézquita Zarate, 2011).

En Colombia, sobre este periodo, también se atendía muy al pie de 
la letra el contenido cepalino buscando acelerar el logro del desa-
rrollo económico y social, a través de la asignación de recursos por 
préstamos, la creación de programas y la asesoría para construir 
reformas y políticas económicas. Producto de estas reformas en 
diversos sectores y específicamente en el agrario (Ley 2420, 1968; 
Ley 135, Reforma social agraria, 1961), encontramos que la agricul-
tura contribuía al crecimiento del modelo de desarrollo aportando 
alimentos, materias primas, mano de obra, modificando la relación 
campo ciudad y las formas de producción.

Por esta razón, dichas reformas no serían autónomas, sino per-
meadas por políticas e intereses externos (Trujillo Cueto, 2014) 
que apuntaban, uno, al beneficio de estos países asesores y, dos, 
a que, aceptando este modelo económico, los países “en desarro-
llo” accedieran al mercado internacional a través del fomento de la 
economía y el consumo, así como de la elevación de los niveles de 
vida, a través del crédito para el agro, la vivienda y modificaciones 
en el uso de la tierra. A eso se sumaban la industrialización acele-
rada también por el crédito y la infraestructura, el fortalecimiento 
del Estado, la inversión extranjera, el flujo privado, la sustitución de 
importaciones de productos primarios, la división del trabajo cen-
tro-periferia y la atención del tema salarial (Naciones Unidas - Se-
cretaría de la Comisión Económica para América Latina, 1949). Todo 
esto con el dinero que se dispuso con el fortalecimiento de la banca 
nacional, proveniente también de préstamos y créditos del Banco 
Mundial (Dubois & Yoldi, 2001).

La institucionalización fue entonces la forma aplicada de estas polí-



El poder de la palabra

125

ticas y disposiciones llevadas a cabo en Colombia, ya que el mismo 
Decreto 2420 de 1968 afirmó las funciones de instituciones estata-
les6 que estarían orientadas principalmente a la economía del área 
rural y sus comunidades, pero impulsadas, como se ha dicho, por la 
banca internacional por vía de la deuda. Y, además, esta inversión 
también se hizo evidente en muchos de los proyectos de infraes-
tructura para la producción agraria, como las del Idema, financiada 
por el Banco Interamericano para el Desarrollo (Departamento Na-
cional de Planeación, 1980). 

Esta entidad, el Banco Interamericano para el Desarrollo, sería la 
principal fuente de financiamiento para el desarrollo de América 
Latina y el Caribe y no solo financió los proyectos del Idema, sino 
los de otras instituciones del Estado como el Inderena7, Incora8, 
ICA8, Sena, Caja Agraria, entre otras instituciones para la gestión 
de obras públicas y proyectos productivos y de mejora del nivel 
de vida de los campesinos (Departamento Nacional de Planeación, 
1969). Esto, ratifica la idea según la cual, para lograr la industrializa-
ción y el desarrollo agrícola que se proponía desde la ideología del 
desarrollo (Losada Cubillos, 2023), era necesario crear instituciones 

6 Como el Instituto Colombiano Agropecuario (ICA), el Instituto Colombiano para la Reforma 
Agraria (Incora), la Caja de Crédito Agrario, Industrial y Minero y el Banco de la República; y 
creó el Consejo Superior de Agricultura, el Instituto de Desarrollo de los Recursos Naturales 
Renovables (Inderena), el Servicio Colombiano de Meteorología e Hidrología (hoy Instituto 
de Hidrología, Meteorología y Estudios Ambientales - IDEAM) y el Idema.

7Instituto Nacional de los Recursos Naturales Renovables y del Ambiente, disuelta en 1993 
con la creación del Ministerio del Medio Ambiente (Departamento Administrativo de la Fun-
ción Pública, s.f.).

8Instituto Colombiano de la Reforma Agraria, disuelta en 2003 (Departamento Administrati-
vo de la Función Pública, s.f.).

9Instituto Colombiano Agropecuario. 



El poder de la palabra

126

adecuadas, desde el ámbito internacional hasta el regional y local 
con ideas y prácticas referidas al “rescate” de la pobreza y hambre 
de estos países que buscan el desarrollo como Colombia.

El Idema, como parte de estas instituciones creadas bajo la Ley 
2420 de 1968. Por el cual se reestructura el Sector Agropecuario) y 
que se denominaba antes Instituto Nacional de Abastecimiento – 
INA –, encarnaría estas ideas del desarrollo, dado que dentro de sus 
funciones, por ejemplo, estaba el fomento del sector a través del 
crédito, la comercialización, la regulación de precios del mercado, 
el acceso a los alimentos, el otorgamiento de créditos a las coopera-
tivas (Consejo Regional de Planificación, 1989) y el aseguramiento 
del mercadeo de la producción (Barón, 1988), así “como [la coordi-
nación de] la acción del Estado, que incluye, además, soporte tec-
nológico y cursos para los asistentes técnicos, hacia los cultivadores 
en todo el país” (Ministerio de Agricultura, 1988, p. 5).

Aquí se hace necesario enseñar lo dicho por J. Lara (2023) frente a 
las funciones del Idema:

Pues el Idema en esta región compraba siempre maíz y arroz, porque era 

lo único que producía a lo último, en la parte última fue solamente el maíz. 

[…] El Idema inicialmente lo crearon como una institución como regula-

dor de precios básicos de la canasta familiar. Beneficiar a los campesinos, 

tanto en su venta del producto al Idema, como en la compra de los pro-

ductos básicos de la canasta familiar. Entonces, ese era el rol del Idema 

que tenía en esa época.

A la vez, esta institución asumía las características propias de la 
política agraria, siendo esta la forma en que la idea de desarrollo 
se sostendría, según lo planteado por Escobar (2014). Y, dentro del 
contexto estudiado Balcázar Vanegas (1983) dice que esta política 



El poder de la palabra

127

debía estar diseñada para gestionar el régimen agrario apuntando 
a su estímulo y modernización desde la organización de un sistema 
de financiación, proyectos de infraestructura, a la investigación y 
la trasmisión de tecnología, la asistencia técnica a los productores, 
así como el mercadeo y la comercialización de productos agrícolas, 
el control de los precios de consumo y la rentabilidad para los pro-
ductores.

Después de este contexto, que muestra brevemente la relación en-
tre el desarrollo, la política agraria y su aplicación en instituciones 
como el Idema, se hace necesario presentar las voces de los actores, 
aquellos que permitieron el funcionamiento del Instituto en el Ca-
quetá y para quienes, más que una política o la idea de desarrollo, 
su implementación en el país junto con la dinamización de las acti-
vidades de producción en el cumplimiento de sus funciones, tuvo 
un impacto visible en la vida de ellos, como se mostrará en distintos 
relatos, a continuación.

En el departamento del Caquetá como en el resto del país, el Idema 
se encargaba de la comercialización de productos agrícolas, la regu-
lación de precios y el acceso a la alimentación con la venta a precios 
bajos de productos de la canasta básica familiar; aunque también 
tenía el monopolio de las importaciones y las exportaciones has-
ta la apertura económica, según cuenta en la entrevista M. Orrego 
(2023), quien también dice que esta fue la razón por la cual esta y 
otras instituciones del Estado desaparecieron. Aquí, entonces, los 
relatos se fijarán en esta primera función, la comercialización con 
la compra de cosechas y venta de productos de la canasta básica 
familiar, ya que los participantes hicieron parte de este proceso y lo 
conocieron de primera mano.

En este segundo momento, se muestra el funcionamiento de esta 



El poder de la palabra

128

institución en el Caquetá, enseñando la aplicación de esta políti-
ca sectorial en el departamento, centrada en la comercialización 
como respuesta a las necesidades de regulación y promoción de 
la producción agrícola y su proceso de transformación de la econo-
mía agraria desde la segunda década del siglo XX (Vergara Vergara, 
2024), cuya misión estaba ligada a regular, estabilizar y garantizar 
precios sustentables tanto a los productores como a los consumi-
dores, así como generar una estrategia de alimentación y nutrición. 
Seguidamente, se hará énfasis en las experiencias y significados de 
los participantes con respecto a esta institución.

Los precios de sustentación que se empleaban en el proceso de 
compra; serían el precio mínimo fijado por el Estado y los que se 
comprometía a comprar a los agricultores toda la producción de 
un determinado cultivo (Departamento Nacional de Planeación, 
1981). El Idema con esta labor, desde su creación hasta su liquida-
ción, tuvo el monopolio de la agricultura, afirmaba J. Lara (2023), 
pues compraba, acopiaba y mandaba a las despensas del país toda 
la producción de un departamento (M. Orrego, 2023) conectado 
la economía local con la del resto del país. En este proceso, se en-
tiende que el Idema hizo presencia en todos los municipios del Ca-
quetá10  y se conoce inclusive que compraban cargas de maíz que 
procedían de La Tagua11; asimismo, según comenta N. Neira (2024), 
los puntos de compra se ubicaban cerca a las comunidades campe-
sinas12 y les favorecía con los precios, lo que evidentemente hacía 
que las compras fueran mayoritarias. J. Lara recuerda que en una 
ocasión escuchó un reporte de compra de alrededor de 60 mil to-
neladas entre maíz y arroz13. 

10Actualmente, el departamento del Caquetá cuenta con 16 municipios; para el periodo de la investiga-
ción, Solita no había sido elevado a municipio, lo que ocurrió en 1996 (Gobernación del Caquetá, 2020). 



El poder de la palabra

129

Pasando al punto de la comercialización, pero aún en relación con 
lo anterior, hay que señalar que el Idema asumió la tarea del Ban-
co Mundial y de las Naciones Unidas al aplicar las estrategias de 
planificación alimentaria y nutricional y del desarrollo rural, ya que, 
durante los setenta y los ochenta los programas masivos en países 
del tercer mundo, financiados principalmente por el Banco Mun-
dial y los gobiernos buscaban el desarrollo para sus países (Escobar, 
2014). Esta venta de productos básicos de la canasta familiar se rea-
lizaba a través de las llamadas despensas o tiendas del Idema. Los 
granos que se secaban y trillaban eran pesados y empacados en la 
misma planta de silos, en bolsas de 5 kilos con sellos de la institu-
ción (J. Lara, 2023); los demás productos eran traídos del interior 
del país o importados y distribuidos, enviándolos a las despensas 
en los municipios y en sus zonas rurales, de modo que las comuni-
dades tuvieran acceso a los alimentos de calidad y a precios bajos 
(A. Floriano, 2024).

Las estrategias de venta fueron, según los relatos, las despensas y 
los supermercados, el punto de venta móvil que llevaba los produc-
tos en un vehículo a las áreas rurales de Florencia, tiendas adminis-
tradas por las cooperativas de campesinos; y como los ríos fueron 
la principal vía de comunicación en esta década estudiada, se em-
plearon medios de transporte fluvial, los que, además de surtir las 
despensas, dejaban los productos para ser acercados a Florencia en 
camiones. Y por eso, una de las estrategias de venta que más llamó 

11Centro poblado, jurisdicción del municipio de Puerto Leguízamo, Putumayo, ubicada a orillas del río 
Caquetá.

12Solo en el Caquetá los lugares más productivos que se destacaron en los testimonios fueron: San Anto-
nio de Getuchá, ocasionalmente Solano, Curillo, Puerto Rico y Cartagena del Chairá, misma producción 
que demandó la construcción de centros de acopio en estos últimos tres municipios (J. Lara, 2023).

13Aunque los principales productos eran maíz y arroz, en los relatos se habló también de ajonjolí y fríjol en 
menor cantidad, y plátano de manera más abundante.

14 El programa de la lancha tienda en el Caquetá tuvo una duración de 8 años (M. Orrego, 2023).   



El poder de la palabra

130

la atención en esta investigación fue el empleo de una embarca-
ción, que se llamó lancha tienda14, para la venta de productos de la 
canasta familiar a las comunidades ribereñas y por los relatos de los 
entrevistados se entiende que estos pobladores del departamento 
y sus límites eran tenidos en cuenta y cobijados por la política del 
Instituto, atendiendo zonas apartadas del país.

Hasta aquí se mostraron las estrategias que el Idema empleó en el 
Caquetá y a nivel nacional para poner en circulación los alimentos 
no perecederos facilitando el abastecimiento de víveres y bienes 
de consumo básico a los habitantes de zonas marginales y no mar-
ginales urbanas y rurales, siendo los almacenes y los supermerca-
dos con ventas minoristas en las llamadas despensas y en convenio 
con las cooperativas, el uso de un vehículo llamado venta móvil y 
la lancha tienda, estrategias que solo el Idema llevaba a cabo (De-
partamento Nacional de Planeación, 1996). Y, luego de conocer una 
parte del funcionamiento del Idema en el Caquetá a través de los 
recuerdos y las voces de los participantes, se hace casi obligatorio 
enseñar también cuáles son las apreciaciones que ellos tenían so-
bre esta institución.

Es conveniente conocer la institución, pero lo es más conocer qué 
significaba para ellos, tal como se propone desde la historia oral 
al tratar la subjetividad del testimonio vivo del testigo que tuvo la 
experiencia de un contexto y/o fenómeno histórico determinado 
(Camacho Sandoval, 2021). El ocuparse de la subjetividad de los 
grupos de individuos que comparten un contexto del pasado, que 
relatan sus vidas en el presente y que “lo hacen en su doble cali-
dad de individuos singulares y de sujetos colectivos” (Barela et al., 
2009, p. 13) es tratarles como sujetos únicos que han recibido la 
influencia del contexto social (familia, trabajo, barrio, cultura, traba-



El poder de la palabra

131

jo), lo que configura no solo su accionar, sino también su memoria, 
de donde provienen de manera selectiva los recuerdos que, al ser 
compartidos, se convierten en fuentes históricas.

Así, para los participantes, esta institución, que operó en el Caquetá 
algo más de 25 años, trajo progreso al departamento al ser garante 
de la producción agrícola, principalmente, generando empleo en 
condiciones óptimas y favorables, pues ellos mismos decían que 
ninguna otra empresa del Estado daba garantías a sus trabajadores 
tan estables como el Idema (G. Bedón, 2024), garantías como sala-
rios por encima de los establecidos por otras empresas, permisos 
remunerados por nacimiento de hijos, por matrimonio, por falleci-
miento de un familiar, pago de horas extras muy bien remuneradas, 
apoyo para educación, garantías de pensión, para compra de vehí-
culo, entre otros (M. Orrego, 2023). Pero uno de los aspectos que 
más recuerdan y en el que todos los participantes coincidieron es 
que esta institución les dio la oportunidad de conseguir su vivienda 
propia, punto que más resaltaron en medio de las entrevistas. Ellos 
expresaban:

El Idema va prestando lo social, favoreciendo a las comunidades. A mí el 

Idema me dio una casa en cinco años, se la pagué al Idema. […] Si a los 

nombrados y uno la pagaba con las cesantías y era rapidito que la pagaba, 

o sea que le debemos mucho al Idema, toda la vida (J. Lara, 2023).

Yo quise mucho al Idema, cómo no lo iba a querer si ahí subsistía mi fa-

milia, eduqué mi familia, me dio para eso y para el sustento diario, esta 

casita […] Ah, ¿sabe que teníamos en la convención? Los préstamos para 

vivienda, una magnífica oportunidad, a mí me prestaron 500 mil pesos y 

compré la casa por 500 y pues obviamente se pagó, me la iban descon-

tando por monedas, por mensualidades, por descuento, por nómina (A. 

Floriano, 2024).



El poder de la palabra

132

Además de los logros materiales, hacen énfasis en la mejora de la 
calidad de vida suya y de sus familias, de la educación que les pu-
dieron brindar gracias a estas garantías mencionadas, destacando 
así que las instituciones del Estado, en este caso del sector agrario, 
y con alcances a nivel nacional e internacional, tienen un impacto 
en la subjetividad de los actores que las configuran y que permi-
ten su funcionamiento. Este impacto está marcado por el contexto 
espacial y temporal, pero también por las experiencias vividas, lo 
que genera en ellos sentimientos de aprecio y consideración. En la 
entrevista se hacen manifestaciones como las siguientes:

El Idema para mí fue una gran institución que le debo la mitad de mi pen-

sión, me dio la oportunidad de trabajar con él. Esta casa, bueno, práctica-

mente se la debo al Idema. La educación de mi familia, de mis hijos. Mu-

cho, todo, todo, prácticamente porque yo cuando entré al Idema estaba 

apenas comenzando a abrir rumbo y el Idema me dio esta oportunidad y 

me siento afortunado, y para qué, me capacitó o nos capacitó totalmente, 

me ayudó a ser mejor persona […] Nos dio la oportunidad de servirle a los 

demás, a las comunidades, como le decía yo, uno allá en los pueblos era 

alguien (M. Orrego, 2023).

Otro aspecto para resaltar fueron los aprendizajes que lograron en 
el desempeño de sus funciones, la experiencia laboral que les per-
mitió el Idema y que ellos agradecen porque, mencionan, les abrió 
puertas en otras actividades laborales (G. Bedón 2024 & J. Lara, 
2023). Estos aprendizajes, que, según los participantes, hicieron 
que hoy, en el tiempo presente, pudieran tener reconocimiento y 
una estabilidad económica mucho mayor. Un ejemplo claro es N. 
Neira, quien inició siendo bracero en el Instituto Nacional de Abas-
tecimiento – INA – y luego se desempeñó como jefe de cuadrillas 
de braceros en el Idema, aprendió todo lo relacionado con el maíz, 



El poder de la palabra

133

su humedad, clases, características, todo lo cual le llevó a ser reco-
nocido en Florencia como un gran experto en el tema. Él menciona 
lo siguiente:

Yo también ya pensaba de otra manera y ya había aprendido a distinguir 

los maíces, qué eran y cómo eran y yo dije: “No, yo voy a abrir mi camino”, 

¿me entiende? Entonces yo me retiré del Idema y ya tenía unos ahorritos 

y me fui a comprar maíz. Seguí con mi actividad del maíz hasta hoy, mire, 

ahí estoy. No me ha dado plata harta, pero he educado a los hijos y ahí 

estoy, tengo mi pensión. No con el gobierno, sino porque yo mismo me la 

labré (N. Neira, 2024).

A. Tovar también agradece a la Institución la oportunidad de ejer-
cer su labor. Él menciona que conducir fue una de sus pasiones y la 
experiencia que adquirió en el departamento trayendo y llevando 
toneladas de maíz y arroz a la planta de silos o de los municipios 
en las condiciones de las vías casi que impenetrables, le permitió 
seguir ejerciendo en lo que más le gustaba por mucho tiempo más. 
Así hablaba en la entrevista sobre uno de sus mejores recuerdos:

A mí me gustó mucho manejar en el Idema y me ha anhelado mucho el 

carro grande, todo eso era como un paseo y eso cómo no se le va a olvidar 

a uno y recuerdo bien y me gusta. Es bueno subirse uno y manejar una 

mula y así mismo un carro grande, se siente bien, orgulloso uno manejar 

un carro de esos; y muy bueno el trabajo en un carro de esos y ese fue un 

plante que nos dio la casa y el carro, yo soñaba con eso, con un carro (A. 

Tovar, 2024).

Es así como la historia oral muestra otras miradas no consideradas ni vi-
sibilizadas desde otras metodologías. La historia oral permitió conocer 
el significado que le dan al Idema los participantes y lo que representó 
para llegar a disfrutar de lo que hoy gozan. El Instituto configuró para 



El poder de la palabra

134

ellos la estabilidad en sus vidas y la de sus familias y les permitió alcan-
zar logros económicos; además, estas experiencias perviven hasta hoy 
porque todos ellos entraron siendo muy jóvenes a la institución, entre 
los 20 y 24 años de edad, e, independientemente del tipo de vincula-
ción laboral que tuvieron, de planta o por contrato, lograron configurar 
una identidad y referencias que los acompañaron en sus nuevos em-
pleos luego de que el Idema fuera liquidado.

Y vale la pena mostrar textualmente lo que expresa J. Lara (2023):

Resulta que todas esas capacitaciones, toda esa formación que tuve a tra-

vés del Idema que era más que todo trabajar con la parte social con la 

gente me sirvió muchísimo para el último trabajo que tuve, que fue que 

me enganché con la personería municipal de aquí de Florencia. Enton-

ces, todas esas capacitaciones, todo lo que aprendí del Idema, todo lo que 

me dio el Idema me sirvió como complemento y yo, para qué, estoy muy 

agradecido con el Idema. 

Conclusiones

En este camino, las fuentes documentales se emplearon como un 
marco de partida especialmente para el contexto socio-histórico y 
para el estudio de la institución, como lo dice Clark (2019), aunque 
dando la relevancia suficiente a la historia oral como metodología 
que primó en esta investigación, mediante la cual se logró conser-
var la idea central de estudiar el Idema, su funcionamiento y de des-
tacar otras percepciones y miradas que dan un panorama amplio de 
la institución, pero sin salir del contexto local de su implementación 
como política agraria. Estas son percepciones valiosas que fueron 
relatadas y miradas que fueron trazadas por los seis participantes 
de esta investigación quienes, como testigos directos, ofrecieron 
experiencias personales, vivencias y relatos que se lograron a través 



El poder de la palabra

135

del diálogo proporcionado por la historia oral.

Con estos alcances, se conoce no solo lo que ya está escrito en la 
norma y demás fuentes: que cumplió en la región las funciones para 
las cuales fue creada, promovió el crecimiento de la producción 
agropecuaria, mediante la protección comercial de la producción 
nacional, los precios de sustentación y la garantía de compra de las 
cosechas a los productores, su mercadeo y comercialización; sino 
también, se exigió revelar el contexto desde donde se construyeron 
todos los recuerdos y experiencias que se conservan para que, a tra-
vés de su conocimiento se pueda entender de manera un tanto más 
completa el pasado (Barela et al., 2009). Esto amplía la comprensión 
de la política agraria desde el contexto. En este sentido, su estudio 
no puede ser comprendido de manera aislada, sino como parte de 
un proceso histórico más amplio que refleja las dinámicas de poder, 
los intereses económicos y las transformaciones sociales desde los 
impactos a nivel local.

El Idema fue y es más que los silos que quedan después de más de 
50 años de presencia en el departamento, que están a la vista de 
todos los florencianos. El Idema representa, como se pudo saber a 
través de la historia oral, una política agraria producto de las orien-
taciones para el desarrollo, pero también un periodo de prosperi-
dad en el departamento; era en parte una presencia más “real” del 
Estado en las regiones y un generador de sentimientos expresados 
en una frase como: “yo quise mucho al Idema. ¿Cómo no lo iba a 
querer? Si ahí subsistía mi familia, eduqué mi familia, me dio para 
eso y para el sustento diario, esta casita” (A. Floriano, 2024), lo que 
se pudo saber gracias al empleo de la historia oral como medio para 
conocer la experiencia histórica de sujetos concretos. Así, se confi-
gura una invitación a seguir estudiando hechos o eventos en la his-
toria de las regiones y de las instituciones a través de la historia oral.



El poder de la palabra

136

Referencias

Agrosavia. (s.f.). Corporación colombiana de investigación agrope-
cuaria. https://www.agrosavia.co/que-hacemos 

Amézquita Zarate, P. (2011). La institucionalidad Llerista: Una 
palanca de desarrollo. Revista de la Maestría en Derecho 
Económico, 7(7), 101–122.

Balcázar Vanegas, A. (1983). Marco histórico para el análisis de la 
política agraria. Cuadernos de economía, 63–78.

Barela, L., Miguez, M., & Garcia Conde, L. (2009). Algunos apuntes 
sobre historia oral y cómo abordarla (4a ed.). Dirección 
General Patrimonio e Instituto Histórico.

Barón, M. (1988). Programación de eventos de transferencia de tec-
nología para el plan regional del cultivo del maíz. Instituto 
Colombiano Agropecuario; Archivo Central de la Goberna-
ción del Caquetá.

Basualdo Miranda, H. R., Gómez, G. Y., Ferrer, R. del V., & Miranda, G. R. 
(2003). El testimonio oral. Cuadernos del CILHA, 4–5, 164–175.

Benadiba, L. (2007). Historia oral, relatos y memorias. Maipue.

Benadiba, L. (2015). Historia oral: Reconstruir historias únicas des-
de la diversidad. Confluências Culturais, 4(2), 90–99.

Bianchi, A. (2000). La CEPAL en los años setenta y ochenta. En La 
CEPAL en sus 50 años. Notas de un seminario conmemo-
rativo. Naciones Unidas. https://repositorio.cepal.org/enti-
ties/publication/b7007521-f3e5-4640-b46b-b58a6563bc55 

Camacho Sandoval, S. (2021). Escuchar a los que no fueron es-
cuchados. El uso de la historia oral en un estudio sobre 



El poder de la palabra

137

jóvenes rebeldes sesenteros. En La historia oral: Usos y 
posibilidades en la investigación histórico-educativa (pp. 
215–240). Red de Investigadores Educativos Chihuahua. 
https://rediech.org/wp-content/uploads/2022/11/HistO-
ral00-completoWeb.pdf 

Clark, A. P. (2019). Oral History as Institutional Biography. The 
Public Historian, 41(3), 72–90. https://doi.org/10.1525/
tph.2019.41.3.72 

Consejo Regional de Planificación. (1989). Política del sector agro-
pecuario. Archivo Central de la Gobernación del Caquetá.

Decreto 2420 de 1968 [República de Colombia]. Por el cual se 
reestructura el Sector. Agropecuario. 24 de septiembre de 
1968. https://www.suin-juriscol.gov.co/viewDocument.
asp?id=1817976 

Departamento Administrativo de la Función Pública. (s.f.). Enti-
dades liquidades. República de Colombia. https://www1.
funcionpublica.gov.co/documents/418537/7869206/Enti-
dades_liquidadas.pdf 

Departamento Nacional de Planeación. (1969). Garantía del go-
bierno nacional para respaldar la financiación que concede 
el Banco Interamericano de Desarrollo, a través de dos 
préstamos, al Instituto de Mercadeo Agropecuario (Idema). 
https://colaboracion.dnp.gov.co/CDT/Conpes/Econ%C3%B-
3micos/331.pdf 

Departamento Nacional de Planeación. (1980). Programa de 
financiamiento externo con el Banco Internaméricano de 
Desarrollo, 1980-1982. https://colaboracion.dnp.gov.co/
CDT/Conpes/Econ%C3%B3micos/1631.pdf 



El poder de la palabra

138

Departamento Nacional de Planeación. (1981). Lineamientos de 
política para el funcionamiento del Idema. República de 
Colombia. https://colaboracion.dnp.gov.co/CDT/Conpes/
Econ%C3%B3micos/1832.pdf 

Departamento Nacional de Planeación. (1996). Ajuste institucional 
a la política de comercialización agropecuaria. Ministerio 
de Agricultura y Desarrollo Rural, Ministerio de Hacienda 
y Crédito Público. https://colaboracion.dnp.gov.co/CDT/
Conpes/Econ%C3%B3micos/2884.pdf 

Dubois, A., & Yoldi, P. (2001). La financiación del desarrollo: Flu-
jos privados y ayuda oficial al desarrollo (1a ed.). Servicio 
Central de Publicaciones del Gobierno Vasco. https://publi-
caciones.hegoa.ehu.eus/uploads/pdfs/71/La_financiacion_
del_desarrollo._manual_3._castellano.pdf?1488539213 

Escobar, A. (2007). La invención del Tercer Mundo. Construcción y 
deconstrucción del desarrollo (1a ed.). El perro y la rana.

Escobar, A. (2014). La invención del desarrollo. Editorial UC.

Fedesarrollo. (s.f.). Fedesarrollo. Centro de Investigación económi-
ca y social. https://fedesarrollo.org.co/nosotros 

Gobernación del Caquetá. (2020, enero 17). Solita. https://www.
caqueta.gov.co/territorios/solita 

Lara, J. (2023, noviembre 27). Entrevista a Justino Lara (J. Montilla) 
[Comunicación personal].

Llona, M. (s/f ). Historia oral: La exploración de las identidades a 
través de la historia de vida. En Entreverse. Teoría y meto-
dología práctica de las fuentes orales. Universidad del País 
Vasco.



El poder de la palabra

139

Losada Cubillos, J. J. (2023). Desarrollo, despolitización y coloniali-
dad en América Latina: Estudio sobre la matriz ontológica 
colonial. Universidad Católica de Lovaina.

Ministerio de Agricultura. (1988). Boletín de prensa N° 22. Archivo 
Central de la Gobernación del Caquetá.

Montilla, J. (2025). Idema: Desarrollo y política agraria en el Ca-
quetá, década 1980. Un estudio desde los testimonios 
orales [Maestría en Ciencias Sociales, Universidad de 
Caldas]. https://repositorio.ucaldas.edu.co/entities/publica-
tion/887abdad-2c62-48ef-b0e5-d8a1ba94d20b 

Naciones Unidas - Secretaría de la Comisión Económica para Amé-
rica Latina. (1949). Estudio Económico de América Latina 
1949. Naciones Unidas - Departamento de Asuntos Econó-
micos.

Peña Ardila, M. (1984). Sección 3: Funciones administrativas y 
comerciales del administrador de despensa. La adminis-
tración de una despensa. Módulo de capacitación para 
administradores de despensa. Instituto Interamericano 
de Cooperación para la Agricultura - Instituto de Mer-
cadero Agropecuario. https://repositorio.iica.int/hand-
le/11324/16262 

Decreto 2420 (1968). Por el cual se reestructura el sector agrope-
cuario, Pub. L. No. República de Colombia https://www.
funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.
php?i=66758 

Portelli, A. (2016). Historias orales: Narración, imaginación y diá-
logo. Universidad Nacional de La Plata. Facultad de Hu-
manidades y Ciencias de la Educación Rosario: Prohistoria 



El poder de la palabra

140

Ediciones.

Portelli, A. (2018). Lo que hace diferente a la historia oral. Recuer-
dos que llevan a teorías. En D. Badanes (Ed.), Historia oral 
de los medios. Una experiencia pedagógica de investiga-
ción (pp. 35–56). Universidad Nacional de Quilmes.

Pozzi, P. (2012). Esencia y práctica de la historia oral. Revista Tempo 
e Argumento, 4(1), 61–70.

Rabêlo de Almeida, J. (2016). Introdução. En História oral e movi-
mientos social. Narrativas públicas (pp. 7–12). Letra e voz.

Raina, A. (2018). Entre memorias e historia: Lucha, amistad y terror 
en Santa Fe, 1974. En P. Flier (Ed.), Historias detrás de las 
memorias: Un ejercicio colectivo de historia oral. Univer-
sidad Nacional de La Plata. Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación. http://libros.fahce.unlp.edu.ar/
index.php/libros/catalog/book/101  

Reforma social agraria, Pub. L. No. Ley 135 (1961). https://www.
funcionpublica.gov.co/eva/gestornormativo/norma.
php?i=74153 

Robertini, C. (2019). Historia oral y memoria del trabajo. Universi-
dad Nacional de La Plata. https://www.memoria.fahce.unlp.
edu.ar/programas/pp.11556/pp.11556.pdf 

Rodríguez García, A. M., Luque Pérez, R. M., & Navas Sánchez, A. M. 
(2014). Usos y beneficios de la historia oral. Revista elec-
trónica de investigación y docencia creativa, 3, 193–200. 
https://doi.org/10.30827/Digibug.32326 

Schwarzstein, D. (2002). Memoria e historia. Instituto de Desarrollo 
Económico Y Social IDES, 42, 471–482.



El poder de la palabra

141

Shopes, L. (2002). Oral History and the Study of Communities: Pro-
blems, Paradoxes, and Possibilities. The Journal of American 
History, 89(2), 588–598. https://doi.org/10.2307/3092177 

Sitton, T., Mehaffy, G. L., & Ozroluke, D. (1989). Historia oral. Una 
guía para profesores y otras personas. (R. R. Reyes Mazzoni, 
Trad.). Fondo de Cultura Económica.

Thompson, P. (1988). La voz del pasado (J. Domingo, Trad.). Artes 
gráficas Soler S.A.

Trujillo Cueto, I. P. (2014). Reformas agrarias en Colombia: Expe-
riencias desalentadoras y una nueva iniciativa en el marco 
de los Acuerdos de Paz en la Habana. Ensayos de Economía, 
24(45), 35–60.

Vergara Vergara, W. (2024). Del IDEMA a la ANA: Importancia y 
Evolución de las Políticas de Comercialización Agrope-
cuaria en Colombia. Universidad de La Salle. https://www.
lasalle.edu.co/wcm/connect/adab3844-7014-4e9e-a0c6-
97da33147e73/20240510_Del+IDEMA+a+la+ANA_Wilson-
Vergara.pdf?MOD=AJPERES&CVID=oZvKBQF 



El poder de la palabra

142



El poder de la palabra

143

Capítulo 7

La configuración de la subjetivación 
política juvenil en el Cauca: Un análisis 

desde la reconstrucción de narrativas y 
la influencia etnocultural

Felipe Andrés Bernal Sandoval

Resumen

Este artículo explora el complejo proceso de subjetivación política de los 
jóvenes en el departamento del Cauca, Colombia, a través de la recons-
trucción de sus narrativas contextualizadas en las instituciones educa-
tivas. Se analiza cómo las diferencias étnicas y culturales en territorios 
específicos – Popayán (mestizo-urbano), Toribío (indígena Nasa) y Guapi 
(afrodescendiente) – influyen en la configuración de la ciudadanía juve-
nil. Basado en un estudio que emplea metodologías mixtas, este trabajo 
argumenta que la subjetivación política no es un proceso homogéneo, 
sino que emerge de las interacciones situadas, las luchas históricas y las 
expresiones culturales propias de cada contexto, desafiando las concep-
ciones tradicionales y estandarizadas de ciudadanía. Se propone una re-
conceptualización de la formación política que valore la diversidad y la 
heterogeneidad de las prácticas ciudadanas juveniles.

Palabras Clave: Subjetivación política, ciudadanía juvenil, narrativas, diferencias étnicas, 
diversidad cultural, Cauca, Colombia, teoría social.



Abstract

This article explores the complex process of political subjectivation 
of young people in the department of Cauca, Colombia, through 
the reconstruction of their narratives contextualized in educatio-
nal institutions. It analyzes how ethnic and cultural differences in 
specific territories - Popayán (mestizo-urban), Toribío (Nasa Indige-
nous) and Guapi (Afro-descendant) - influence the configuration of 
youth citizenship. Based on a study that employs mixed methodo-
logies, this paper argues that political subjectivation is not a homo-
geneous process, but emerges from situated interactions, historical 
struggles, and cultural expressions specific to each context, cha-
llenging traditional and standardized conceptions of citizenship. A 
reconceptualization of political formation that values the diversity 
and heterogeneity of youth citizenship practices is proposed.

Key words: Political subjectivation, youth citizenship, narratives, ethnic differences, cultu-
ral diversity, Cauca, Colombia, social theory.

Resumo

Este artigo explora o complexo processo de subjetivação política dos 
jovens no departamento de Cauca, Colômbia, por meio da recons-
trução de suas narrativas contextualizadas em instituições educacio-
nais. Ele analisa como as diferenças étnicas e culturais em territórios 
específicos - Popayán (mestiço-urbano), Toribío (indígena Nasa) e 
Guapi (afrodescendente) - influenciam a configuração da cidadania 
dos jovens. Com base em um estudo que emprega metodologias 
mistas, este artigo argumenta que a subjetivação política não é um 
processo homogêneo, mas emerge de interações situadas, lutas his-
tóricas e expressões culturais específicas de cada contexto, desafian-
do concepções tradicionais e padronizadas de cidadania. Propõe-se 



El poder de la palabra

145

uma reconceitualização da formação política que valorize a diversi-
dade e a heterogeneidade das práticas de cidadania dos jovens.

Palavras-chave: Subjetivação política, cidadania juvenil, narrativas, diferenças étnicas, 
diversidade cultural, Cauca, Colômbia, teoria social.

Introducción: hacia una ciudadanía juvenil diferenciada

La noción de ciudadanía, tradicionalmente enmarcada en paradig-
mas liberales y normativos, a menudo ha invisibilizado las diversas 
formas en que los jóvenes se posicionan y actúan políticamente.

En Colombia, y particularmente en regiones como el departamento 
del Cauca, la complejidad sociohistórica y la diversidad etnocultural 
demandan una aproximación más cercana a la subjetivación políti-
ca juvenil. Este artículo, fundamentado en una investigación docto-
ral sobre la ciudadanía juvenil en instituciones educativas del Cauca 
(Bernal, 2024), busca desentrañar cómo este proceso se configura a 
partir de las narrativas de los propios jóvenes, destacando la pro-
funda influencia de sus contextos étnicos y culturales específicos.

El concepto de ciudadanía trasciende su aparente neutralidad para 
revelar una dimensión constitutiva de las sociedades modernas: la 
adscripción a una comunidad política inherente a la formación de 
los estados nacionales. Desde una perspectiva crítica, la ciudadanía 
se erige como un dispositivo fundamental en la producción de sub-
jetividad capitalista, orquestando la inserción de los individuos en 
un entramado de relaciones de poder.

En este contexto, el proceso de formación política en el ámbito 
escolar no es un mero ejercicio pedagógico, sino que obedece a 
la lógica de normalización y articulación de individuos dentro de 
estructuras jerárquicas preestablecidas. Estos sistemas de sumisión 
y valores operan de manera velada, disimulados bajo constructos 



El poder de la palabra

146

ideológicos como el ideal del “mejor ciudadano” o la “buena perso-
na para la sociedad”. Dicha disimulación impide una aprehensión 
crítica de las relaciones de dominación subyacentes, perpetuando 
un modelo de ciudadanía que prioriza la adaptación y la reproduc-
ción del statu quo por encima de la autonomía y la participación 
crítica. Este análisis, por tanto, interpela la noción hegemónica de 
ciudadanía, desvelando su instrumentalización en la configuración 
de subjetividades funcionales a los intereses del capital. En este 
sentido, la investigación se distancia de una visión universalista de 
la ciudadanía para centrarse en la multiplicidad de significados y 
prácticas que emergen de las interacciones sociales y los contextos 
materiales y semióticos particulares. 

La escuela, en su rol de institución disciplinaria, opera bajo la premisa 
de moldear ciudadanos gobernables. Este propósito se encuentra en-
marcado en la Ley 115 de 1994, la cual estipula en su Artículo 92 que 
la educación debe promover “la formación de valores éticos, estéti-
cos, morales, ciudadanos y religiosos”. Esta directriz legal establece 
un marco de normalización para el ejercicio ciudadano, anclándolo 
en las virtudes morales inherentes al ideal democrático-republicano.

La formación ciudadana en Colombia, concebida como el desarrollo 
de estudiantes participativos, informados, pluralistas y tolerantes, 
asume implícitamente la aceptación y el consenso general sobre 
las condiciones de posibilidad que ofrece la sociedad, siguiendo 
el modelo clásico del estado de derecho (Ojeda, 2020, p. 126). Sin 
embargo, la propuesta formativa actual, basada en el desarrollo de 
competencias ciudadanas, reduce la complejidad de los conflictos 
sociales al ámbito de las decisiones morales. Esta perspectiva in-
visibiliza y excluye la influencia de las desigualdades sociales y la 
exclusión política en la génesis y perpetuación de dichos conflictos.



El poder de la palabra

147

De la ciudadanía estandarizada a las subjetividades situadas

La comprensión de la subjetivación política juvenil en el Cauca se 
enmarca en una crítica a las concepciones estandarizadas de ciu-
dadanía. Adoptamos una perspectiva que reconoce la ciudadanía 
como un elemento fundamental en la producción de subjetividad, 
pero que, al mismo tiempo, busca trascender la regulación impues-
ta por ideales de desarrollo normativos. Se retoma la noción de la 
política como el “estar juntos y los unos con los otros de los diver-
sos” de Hannah Arendt (2018, p. 121), subrayando la importancia 
de reconocer la heterogeneidad en la formación política. La investi-
gación se alinea con la idea de “conocimientos situados” de Donna 
Haraway (1995), que postula que el conocimiento se crea a partir 
de conexiones parciales entre posiciones materiales y semióticas, lo 
que implica que desde diferentes posiciones de sujeto se viven di-
ferentes realidades. Esta perspectiva evita el relativismo al anclar las 
posiciones en sus circunstancias semiótico-materiales, limitadas, en 
este caso, por el proceso de formación política y ciudadana escolar. 

Otro elemento para tener en cuenta es la propuesta cosmopolítica 
de Isabelle Stengers (2014) ofrece una distinción crucial: el cosmos 
no se refiere a un universo singular o a un mundo específico precon-
cebido por una tradición particular. Lejos de ser un proyecto que 
pretende englobar todos los mundos existentes, el “cosmos” dentro 
del término “cosmopolítica” encarna lo desconocido y lo divergente 
de estos múltiples mundos. Stengers argumenta que no hay una 
trascendencia que exija a lo que difiere reconocerse como una ma-
nifestación particular de un punto de convergencia universal.

Por lo tanto, la cosmopolítica no es un programa para seguir; es más 
bien un sentido de autorregulación dentro de un mundo compar-
tido. Reconoce la existencia de una ecología de prácticas políticas 



El poder de la palabra

148

que han sido invisibilizadas precisamente por no encajar dentro 
de los marcos reconocidos por las tradiciones dominantes. En esta 
“ecología de las prácticas” (Stengers, 2003), diferentes prácticas —
cada una creadora de mundos distintos— coexisten en relaciones 
que pueden compararse con las de especies que comparten un 
ecosistema específico. En esencia, Stengers nos invita a considerar 
la coexistencia y la interconexión de diversas realidades sin intentar 
subsumirlas bajo una única visión.

Asimismo, se incorpora la conceptualización de la “multitud” de 
Hardt y Negri (2002), donde los movimientos juveniles, al reconfi-
gurar el espacio y crear nuevas territorialidades, se convierten en 
sujetos activos que gestionan su subjetividad política. Esta “multi-
tud” representa una fuerza única de ciudadanía que transforma su 
pasión en una forma de vida compartida, un contraste directo con 
la “homologación cultural” que el poder busca imponer.

En la expresión de indignación nuestra existencia misma se rebela. 
De esta suerte, la indignación incluye una cierta cantidad de vio-
lencia. Esto atañe estrechamente al hecho que mencionábamos 
anteriormente, de que la resistencia al poder, la expresión de liber-
tad contra la violencia del poder implica siempre una dimensión de 
fuerza. (Hardt & Negri, 2011, p. 243)

Las acciones colectivas se transforman en multitud al resignificar 
y reapropiarse del espacio, constituyendo sujetos activos y libres 
en un proceso ininterrumpido de subjetivación política. Los movi-
mientos juveniles encarnan precisamente esta dinámica, configu-
rándose como una multitud: la expresión del poder singular de una 
nueva ciudadanía. A través de sus movilizaciones, estos colectivos 
transforman su pasión en una forma de vida compartida, constru-
yendo así una potencia común.



El poder de la palabra

149

La multitud representa un actor social emergente que desafía las 
lógicas de representación tradicionales. Se manifiesta como una va-
riedad de subjetividades que se expresan libremente, conformando 
una comunidad de seres libres que, mediante la cooperación, arti-
culan sus singularidades en una fuerza cohesiva. Los movimientos 
juveniles, al reconfigurar el espacio y generar nuevas territorialida-
des, se convierten en esta multitud. En sus movimientos nómadas, 
los jóvenes demuestran ser una fuerza única de ciudadanía que 
gestiona su subjetividad política y transforma su compromiso en 
una potencia colectiva.

Metodología del estudio

La investigación empleó un diseño metodológico mixto secuencial 
Tipo VIII (Rocco et al., 2003), con etapas cuantitativas y cualitativas 
que se fortalecen mutuamente. Las fases incluyeron: Revisión do-
cumental sistematizada sobre ciudadanía juvenil a nivel nacional e 
internacional. Aplicación del Cuestionario de Prácticas Ciudadanas 
en Jóvenes (PRACIJ) (Bernal, 2025) para identificar actitudes y prác-
ticas. Grupos focales para comprender las dinámicas de relaciona-
miento, el ejercicio de la ciudadanía y las asociaciones. Entrevistas 
a estudiantes y docentes, empleando la Teoría Fundamentada para 
comprender el significado de la ciudadanía en contextos particu-
lares. El análisis se centró en tres municipios del departamento del 
Cauca: Popayán, Toribío y Guapi, elegidos por sus distintas compo-
siciones etnoculturales, permitiendo un examen de las articulacio-
nes de lo político en contextos específicos.

La subjetivación política en narrativas territoriales

El estudio reveló cómo el proceso de subjetivación política se con-
figura de manera distintiva en cada territorio, influenciado por las 



El poder de la palabra

150

particularidades sociohistóricas, étnicas y culturales. En la etapa de 
revisión documental sistematizada se encontró que la conceptua-
lización tradicional de la ciudadanía juvenil a menudo se ha arti-
culado en torno a tres dimensiones principales: 1. Estatus jurídico, 
centrado en la membresía a una comunidad política, que otorga 
derechos y asigna obligaciones, 2. Competencias y habilidades, 
como el conjunto de capacidades que posibilitan la participación 
cívica, y 3. Cualidades morales, como la adhesión a un modelo de 
virtud cívica.

No obstante, esta aproximación tiende a la descontextualización, 
ya que proyecta la experiencia juvenil hacia un “territorio del futu-
ro”, ignorando sus sentimientos, conductas y vivencias en el presen-
te. En este sentido, la subjetividad política situada emerge como 
una categoría fundamental y más pertinente. A través de ella, los 
jóvenes son reconocidos como constructores activos de su propia 
realidad. Esto les permite no solo cuestionar las condiciones que los 
rodean, sino también reconocer y ejercer su poder inherente para 
transformarlas. Al centrarse en la subjetividad política, se valida la 
agencia juvenil en el aquí y ahora, trascendiendo las limitaciones de 
un enfoque meramente prescriptivo o futuro-céntrico.

La aplicación del cuestionario, grupos focales y entrevistas en las di-
ferentes ciudades permitieron hacer esta lectura situada de la sub-
jetividad política de los jóvenes. Encontrando tres formas de vivir la 
ciudadanía, con múltiples formas posibles en cada lugar.

Popayán: Ciudadanía Bipolar entre Tradición y Emergencia

En Popayán, una ciudad con una marcada tradición colonial y repu-
blicana, los jóvenes navegan, en lo que podría denominarse, una 
“ciudadanía bipolar”. Su subjetivación política se construye en la 
tensión entre la herencia histórica y las nuevas formas de expresión 



El poder de la palabra

151

que apropian y reclaman espacios. Las discusiones interseccionales 
en torno al género y la clase social son determinantes, y los jóve-
nes buscan su lugar en un futuro incierto. Las narrativas de estos 
jóvenes reflejan prejuicios y discriminaciones en espacios públicos 
y privados, internalizando un discurso de superioridad cultural que 
históricamente ha privilegiado lo europeo. A pesar de esto, se ob-
servan prácticas de resistencia y nuevas formas de manifestación 
que reinventan lo cotidiano.

Las formas de participación juvenil en Popayán se configuran como 
prácticas de intervención político-cultural que, lejos de buscar la 
integración, desafían y rompen el orden establecido. Estas expre-
siones se enmarcan en lo que se conoce como acción colectiva, un 
fenómeno liderado por jóvenes que, como señala Torres (2002), no 
pretenden “integrarse al sistema político, sino superarlo y replan-
tearlo con nuevos valores y utopías éticas y políticas” (p. 18).

Si bien estos movimientos pueden incorporar formas tradicionales 
de protesta, su riqueza reside en la capacidad de complementarlas 
con una diversidad de recursos expresivos y comunicativos. Esto les 
permite generar un impacto más profundo y resonante en el ámbito 
público, trascendiendo las lógicas convencionales de participación 
y construyendo nuevas narrativas sobre lo posible en el panorama 
sociopolítico. En consonancia con los planteamientos de Haesbaert 
(2011) sobre el comportamiento ciudadano en los espacios urba-
nos, el proceso de subjetivación política no es lineal, sino que se 
caracteriza por la multiplicidad y la fragmentación. Esta perspectiva 
resulta fundamental para comprender la compleja construcción de 
las prácticas políticas de los jóvenes urbanos.

La multiplicidad se vincula directamente con la creciente compleji-
dad de las relaciones sociales frente al Estado. Por su parte, la frag-



El poder de la palabra

152

mentación alude a la manera en que las capacidades políticas de 
la ciudadanía son influenciadas y, en ocasiones, constreñidas por 
la lógica de planeación estatal. Este enfoque nos permite analizar 
cómo los jóvenes en contextos urbanos navegan y construyen su 
agencia política en un entramado de fuerzas diversas y a menudo 
contradictorias.

Los procesos de subjetivación política de los jóvenes en espacios 
urbanos como Popayán se configuran a partir de contradicciones 
intrínsecas en su aproximación a la política. Estas contradicciones 
emergen de la construcción de identidades políticas que operan 
bajo lógicas de oposición e imposición de ideales. Dicha dinámi-
ca, sin embargo, tiende a desconocer la manera en que los nuevos 
discursos han transformado significativamente las formas en que 
los jóvenes se relacionan y se comprenden como parte de una co-
munidad. Esta desconexión genera tensiones entre las estructuras 
políticas preestablecidas y las emergentes expresiones de partici-
pación juvenil, limitando la comprensión de su agencia y sus mo-
dos de articulación social.

Toribío: ciudadanía nasa y la resistencia comunitaria

En el resguardo Tacueyó, Toribío, la configuración de la ciudadanía 
juvenil está intrínsecamente ligada a las luchas jurídicas y a la adop-
ción de políticas de reconocimiento de la diversidad indígena. Los 
jóvenes Nasa participan activamente en estas luchas desde tem-
prana edad, lo que es determinante en su proceso de subjetivación 
y en la asunción de lo colectivo y lo comunitario. Las narrativas de 
los jóvenes en Toribío están reguladas por una ritualidad que busca 
mantener el equilibrio y la armonía relacional, donde la identidad 
individual y colectiva se construye a partir de la lengua, la etnici-
dad, la religión y la historia política territorial. Aquí, la subjetivación 



El poder de la palabra

153

política se teje con la defensa del territorio y la pervivencia de sus 
costumbres, generando una ciudadanía profundamente arraigada 
en lo ancestral y lo comunitario.

El estudio realizado Barrera et al. (2016) sobre la movilización so-
cial en municipios críticos para el postconflicto describe a Toribío 
como un caso particular. Históricamente, este municipio ha presen-
tado una movilización social de baja intensidad, lo que no implica 
su ausencia, sino una persistencia discreta a lo largo del tiempo. A 
pesar de la existencia de motivos legítimos para la movilización, las 
comunidades en Toribío enfrentan limitados recursos organizativos 
y carecen de las oportunidades políticas necesarias para articular y 
llevar a cabo acciones colectivas significativas en el ámbito público. 
Esta situación resalta la complejidad de la participación ciudadana 
en contextos de postconflicto, donde las estructuras y capacidades 
locales pueden restringir la expresión de demandas sociales.

Para el pueblo Nasa en general, y específicamente para el Movimien-
to Juvenil Álvaro Ulcué (MJAU), la organización y la acción colectiva 
están intrínsecamente vinculadas al Plan de Vida y sus pilares fun-
damentales: Territorio, Autonomía y Cultura. Esto implica que toda 
actividad política debe ser comprendida dentro del contexto de su 
conexión indisoluble con la comunidad política Nasa. En esta es-
tructura, los Mayores son las autoridades legítimamente elegidas 
por la comunidad. Por su parte, los jóvenes simbolizan la “semilla” 
del proceso político, con la misión de colaborar estrechamente con 
los Mayores en el desarrollo de los procesos políticos esenciales 
para el bienestar de la comunidad (Alvarado, Patiño y Loaiza, 2012, 
p. 27). Esta complementariedad generacional es vital para la pervi-
vencia y fortalecimiento de su proyecto político y cultural.

Para comprender la ciudadanía de los jóvenes indígenas, resul-



El poder de la palabra

154

ta crucial examinar la relación intrínseca entre estos grupos y los 
marcos institucionales. Este análisis permite dilucidar el papel que 
dichas interacciones juegan en la reproducción de condiciones que 
pueden facilitar o dificultar el ejercicio de sus derechos, así como la 
construcción de su sentido de pertenencia.

En el contexto específico de Toribío, los hallazgos revelan que el 
proceso de subjetivación política de los jóvenes está intrínseca-
mente ligado a la comunidad. Su reconocimiento y validación se 
fundamentan en su pertenencia a la comunidad y a sus reivindica-
ciones colectivas, lo que a menudo subsume lo individual dentro 
de lo comunal. En este sentido, la ciudadanía de los jóvenes Nasa 
en Toribío se configura a partir de una praxis de resistencia indí-
gena. Las acciones de resistencia de estos jóvenes se cimentan en 
el concepto del “nosotros”, priorizando la formación, organización 
y protección colectiva de la vida. Este movimiento de resistencia 
se manifiesta a través de diversas actividades, tales como mingas 
juveniles, asambleas locales, redes estudiantiles, grupos juveniles y 
encuentros recreativos, todas ellas orientadas a fortalecer el tejido 
comunitario y la lucha por sus derechos.

Las dimensiones que configuran el proceso de subjetivación polí-
tica de los jóvenes remiten a la noción de ciudadanía intercultural. 
Este enfoque es crucial, ya que permite reconsiderar las dinámicas 
de resistencia que emergen desde los territorios y las movilizacio-
nes socioculturales de los pueblos indígenas. La ciudadanía inter-
cultural se erige como un nuevo dominio epistémico, desafiando 
las narrativas hegemónicas, las actitudes discriminatorias y la mar-
ginación histórica de estas comunidades.

Para el pueblo Nasa, la vida en Uma Kiwe (Madre Tierra) se rige por 
normas intracomunitarias y una ritualidad que posibilita la transi-



El poder de la palabra

155

ción armónica entre distintos estados de existencia. Esto crea una 
condición de equilibrio y armonía que, lejos de ser una utopía, es 
un horizonte constantemente presente, arraigado en la memoria y 
la sabiduría encarnada de los Mayores. No obstante, la formación 
ciudadana en el ámbito escolar se encuentra en una disyuntiva 
significativa: ¿debe responder a los requerimientos del Estado na-
cional o, por el contrario, priorizar y defender los saberes propios 
del Pueblo Nasa? La decisión, lamentablemente, a menudo parece 
responder más a los intereses de los directivos de turno que a un 
diálogo intercultural genuino.

Guapi: Ciudadanía Disponible y la Lucha Afrodescendiente

En Guapi, la histórica opresión del pueblo negro moldea la forma 
en que los jóvenes conciben la ciudadanía, a menudo percibida 
como un ejercicio más individualista que comunitario. Sin embar-
go, su proceso de subjetivación se desarrolla en el marco de la lu-
cha afrodescendiente por defender su territorio y sus costumbres, 
en un contexto de alta presencia de grupos al margen de la ley. 
Las narrativas de estos jóvenes evidencian una contradicción entre 
un discurso formal de inclusión e igualdad y las prácticas estatales 
que perpetúan diferenciaciones racializadas. La corrupción es un 
fenómeno normalizado, y priman los intereses individuales sobre 
los comunitarios, a pesar de los esfuerzos por construir un sentido 
de comunidad. La subjetivación política se manifiesta en la resilien-
cia individual y la búsqueda de agencia en un entorno desafiante.

De acuerdo con el estudio de Barrera et al. (2016) de las trayectorias 
de la movilización social en municipios críticos para el postconflic-
to, Guapi fue catalogado como un municipio con movilización his-
tóricamente de baja intensidad y esporádica, lo que significa que se 
caracteriza por tener demandas sociales más vinculadas al ámbito 



El poder de la palabra

156

rural que al urbano. El aprestamiento social está relacionado con 
el reconocimiento institucional de los territorios colectivos de las 
comunidades negras a través de los consejos comunitarios. 

En contextos de exclusión histórica como el de Guapi, la mera su-
pervivencia se convierte en un acto intrínseco de resistencia. Du-
rante años, estos territorios han permanecido invisibilizados, lo que 
implica que cada acontecimiento que allí tiene lugar puede inter-
pretarse como una manifestación de dicha resistencia. 

El análisis de Howald (2022) introduce el concepto de “ciudada-
nía disponible” para examinar cómo la perspectiva predominan-
temente rural en los estudios afrocolombianos ha subestimado el 
rol de los jóvenes en el desarrollo de culturas urbanas. La autora 
destaca una tensión fundamental entre las identidades étnicas, ra-
ciales, familiares y culturales, y una ciudadanía de tipo liberal. En 
este escenario de tensión, los jóvenes afro, a través de sus prácticas, 
ejercen presión para modificar los términos de esta relación. Espe-
cíficamente, desafían la noción liberal de espacio público al percibir 
los espacios de sus barrios como un contexto comunitario propicio 
para la acción juvenil.

La “ciudadanía disponible” se traduce en una fragmentación e indi-
vidualización de las relaciones de los jóvenes con el Estado, forzán-
dolos a adoptar una postura burocrática y pasiva. No obstante, esta 
situación los ha impulsado a desarrollar una estrategia adaptativa 
para navegar entre diversas normativas: “las políticas públicas ju-
veniles, las legislaciones y políticas étnico-territoriales, las políticas 
antirracistas y el marco normativo para la atención a las víctimas del 
conflicto armado” (Howald, 2022, p. 169). Esta capacidad de adap-
tación refleja una agencia política compleja en un entorno institu-
cional desafiante.



El poder de la palabra

157

En el contexto abordado, la ciudadanía se encuentra intrínsecamen-
te ligada al color de piel y a la discriminación que de esta caracterís-
tica física se deriva. La formación de la ciudadanía afrodescendiente 
debe, por tanto, explorar en profundidad temas de identidad, per-
tenencia comunitaria y solidaridad entre las poblaciones afrodes-
cendientes. Si bien la escuela opera como un legitimador de la ciu-
dadanía tradicional, es imperativo que fortalezca sus procesos para 
integrar elementos de comunalidad, contrarrestando la tendencia 
actual hacia la individualización. Esto permitiría una formación más 
inclusiva y contextualizada que reconozca las particularidades his-
tóricas y sociales de las comunidades afrodescendientes.

En diversas regiones de América Latina, las narrativas nacionales 
han girado en torno al concepto de mestizaje. Este término descri-
be la supuesta mezcla de poblaciones europeas, indígenas y afri-
canas, con el fin de crear nuevas culturas y sociedades mestizas. 
Aunque superficialmente el mestizaje podría parecer un símbolo 
de igualdad, en la práctica ha funcionado como una ideología que 
gestiona y reproduce diferencias en sociedades que se rigen por un 
ethos liberal. Es decir, bajo la apariencia de integración, el mestizaje 
a menudo ha contribuido a perpetuar jerarquías y desigualdades 
raciales, invisibilizando o subordinando las identidades y aportes 
específicos de los grupos afrodescendientes e indígenas.

La influencia de las diferencias étnicas y culturales en la subjetivación

Las diferencias étnicas y culturales emergen como factores centra-
les en la configuración de la subjetivación política juvenil en el Cau-
ca. En Popayán, la coexistencia de una identidad urbana mestiza 
con una herencia colonial genera una subjetividad fragmentada 
que oscila entre la asimilación y la resistencia cultural, expresán-
dose en nuevas formas de acción colectiva. En Toribío, la cosmovi-



El poder de la palabra

158

sión indígena Nasa y la defensa de la autonomía territorial son el 
pilar de una subjetivación política colectiva y comunitaria, donde la 
identidad étnica es inextricable del ejercicio ciudadano. En Guapi, 
la experiencia histórica de la diáspora africana y la opresión racial 
forjan una subjetividad política que, aunque a veces individualista 
debido a las limitaciones estructurales, se ancla en la reivindicación 
de derechos territoriales y la afirmación cultural en un contexto de 
violencia. Estas diferencias demuestran que la formación política 
y ciudadana debe trascender la estandarización para reconocer la 
diversidad y heterogeneidad del mundo juvenil. La política se con-
vierte en un espacio donde los jóvenes, desde sus “posiciones de 
sujeto” particulares, viven y construyen diferentes realidades.

Conclusiones y proyecciones

En los tres casos analizados, el sistema educativo estatal imple-
menta un modelo de evaluación homogéneo, fundamentado en la 
noción de “ciudadanía mundial”. Esta, más que un concepto o un 
campo de estudio, opera como una estrategia educativa diseñada 
para fomentar la idea de ser “ciudadanos del mundo”. Sin embargo, 
esta aproximación es deficiente al no abordar las desigualdades, 
injusticias, conflictos sociales y violencias que subyacen a la eco-
nomía globalizada. De igual forma, omite una crítica a los impactos 
ambientales y socioculturales de la globalización, promoviendo, en 
cambio, modelos de individuos y sociedades competitivos, indivi-
dualistas y con una racionalidad instrumental. Esto, en última ins-
tancia, dificulta la construcción de comunidades solidarias capaces 
de enfrentar la desigualdad, la marginación y la opresión.

Este contraste nos lleva a proponer la adopción de una ciudadanía 
cosmopolítica como contrapunto a la ciudadanía global que preva-
lece en el sistema educativo. Tal como lo plantea Claudia Mosquera 



El poder de la palabra

159

Rosero-Labbé (2009), es crucial desarrollar formas de ciudadanía 
diferenciadas que se basen en el vínculo con el territorio y el re-
conocimiento cultural. Este enfoque propiciaría el surgimiento de 
organizaciones sociales, democráticas y plurales capaces de replan-
tear la comprensión de la política y del espacio público.

El proceso de subjetivación política está intrínsecamente ligado a 
la conciencia social. En este sentido, la política, concebida como un 
conjunto de actividades humanas, posee una dimensión subjetiva 
que se entrelaza con el desarrollo de la conciencia social. Esta di-
mensión subjetiva está en constante interacción y formación por 
los significados que emergen de ámbitos sociales que, tradicional-
mente, no son considerados políticos. Experiencias vividas en en-
tornos como la familia, la escuela o espacios de interés personal 
(como el ocio o las redes de amistad) contribuyen de manera signi-
ficativa a la configuración de la conciencia política de un individuo. 
Así, la política no se limita a las esferas formales de gobierno, sino 
que se nutre y moldea en la cotidianidad de la vida social.

El análisis de las narrativas de los jóvenes en el Cauca revela que el 
proceso de subjetivación política es un fenómeno dinámico, com-
plejo y profundamente situado. No se trata de una trayectoria lineal 
o universal, sino de una multiplicidad de significados históricamen-
te sedimentados que emergen de diversos espacios sociales. Es fun-
damental reconocer la importancia de las experiencias diarias que 
promueven opciones políticas divergentes, generando rupturas, 
vías de escape, resistencias y discrepancias. Estas acciones creativas 
rechazan la repetición automática de formas de vida hegemónicas 
y homogenizantes. De este modo, abordar el análisis del proceso 
de subjetivación en los jóvenes implica desvelar la capacidad de los 
individuos para dar sentido a su existencia a través de la narrativa. 



El poder de la palabra

160

Este proceso no es predeterminado, sino que se construye y fluye 
conforme a la historia personal de cada individuo.

La narrativa se revela como una forma de resistencia al poder, evi-
denciando cómo se pueden identificar resistencias cotidianas y 
formas ocultas de disidencia que conforman una esfera de infra-
política. Estos actos de micro-resistencia no buscan transformar 
radicalmente el orden establecido, pero poseen un potencial des-
estabilizador. Se trata de prácticas que, a menudo, sin una concien-
cia política explícita, se manifiestan como tácticas, antidisciplinas y 
microlibertades. Según De Certeau (1996), estas representan una 
forma de desobediencia silenciosa frente al sistema establecido, 
permitiendo a los oprimidos aprovechar los resquicios del sistema 
para aliviar su opresión.

Figura 1. Enfoque narrativo del proceso subjetivación política. Nota: Fuente, Bernal (2024, p. 217)

El enfoque narrativo del proceso de subjetivación política (Figura 1) 
postula la aceptación de un universo narrativo en constante cons-
trucción. Esto implica comprender la subjetivación como la elabo-



El poder de la palabra

161

ración de relatos sobre la propia identidad, un movimiento dentro 
de un ámbito simbólico-conceptual donde convergen diversas ma-
trices de reivindicación de las diferencias. Este proceso se articula 
fundamentalmente en torno a cuatro ejes interconectados:

Identidad: La construcción y reconfiguración de quién se es, tanto a 
nivel individual como colectivo.

Interseccionalidad: El reconocimiento de cómo múltiples catego-
rías sociales y políticas (como raza, género, clase) se cruzan y crean 
experiencias únicas de opresión y privilegio.

Cultura: El papel de los sistemas de valores, creencias y prácticas 
compartidas en la conformación de la subjetividad política.

Socialización Política: Los procesos mediante los cuales los indivi-
duos adquieren conocimientos, actitudes y valores relacionados 
con el sistema político y su propio rol dentro de él.

Las narrativas de subjetivación política se construyen tanto a nivel 
individual como colectivo, con aspectos que predominan en cada 
contexto. A pesar de la aparente cercanía geográfica, los tres territo-
rios analizados en este estudio —Popayán, Toribío y Guapi— exhi-
ben variaciones significativas en la construcción de estas narrativas. 
Esta diversidad subraya cómo las particularidades sociogeográficas 
y culturales inciden directamente en la configuración de la subjeti-
vidad política juvenil en cada contexto.

Por su parte la formación para la ciudadanía en Colombia ha tendi-
do a una figura totalizadora, pero es precisamente en la diversidad 
donde se revela la riqueza y complejidad del ser joven en el Cau-
ca. Se concluye que la escuela, lejos de buscar la estandarización 
de la ciudadanía, debe convertirse en un espacio que promueva la 
discusión desde diferentes ópticas, fomentando una “ciudadanía 



El poder de la palabra

162

abigarrada” que reconozca la diversidad de los despliegues, inter-
conexiones, relaciones, tramas y dinámicas que constituyen la sub-
jetivación política. La verdadera participación surge de la invención 
de un “sujeto imprevisible que hoy día ocupa la calle”, un movimien-
to que nace de la democracia misma y que se alimenta de la capa-
cidad de los jóvenes para reconfigurar el espacio y convertirse en 
“multitud”.

Este estudio contribuye a la teoría social al ofrecer una compren-
sión más profunda de cómo la subjetivación política se moldea en 
la intersección de lo individual y lo colectivo, lo cultural y lo estruc-
tural, en un contexto de alta diversidad como el Cauca. Futuras in-
vestigaciones podrían explorar con mayor detalle las metodologías 
de reconstrucción narrativa en la investigación sobre ciudadanía 
juvenil, así como las implicaciones de estos hallazgos para el diseño 
de políticas públicas y currículos educativos que verdaderamente 
empoderen a los jóvenes en su diversidad.

Referencias

Alvarado, S. V., Patiño, J. A. & Loaiza, J. A. (2012). Sujetos y subje-
tividades políticas: El caso del movimiento juvenil Álvaro 
Ulcué. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez 
y Juventud, 1 (10), pp. 855-869. https://www.redalyc.org/
pdf/773/77323978006.pdf  

Arendt, H. (2018) ¿Qué es la política? Partido de la Revolución 
Democrática

Barrera, V. A., García, M. C., Coronado Delgado, S. A., Hoyos, C. & 
Guzmán, T. (2016). Tendencias de la movilización social en 
municipios críticos para el posconflicto: principales hallaz-
gos. CINEP/ Programa por la Paz



El poder de la palabra

163

Bernal, F. A. (2024). Ciudadanía juvenil en instituciones educativas 
del departamento del Cauca. El poder ha decidido que no-
sotros seamos todos iguales. Pontificia Universidad Javeria-
na. http://hdl.handle.net/10554/69973 

Bernal, F.  (2025).  Análisis de las propiedades psicométricas del 
cuestionario de prácticas ciudadanas juveniles. Educación 
y humanismo, 27(48).  pp 1-22. https://doi.org/10.17081/
eduhum.27.48.6730 

De Certeau, M. (1996). La invención de lo cotidiano 1: Artes de 
hacer (2ª ed.). México: Universidad Iberoamericana. Depar-
tamento de historia de estudios superiores de occidente.

Haraway, D. (1995). “Conocimientos situados: La cuestión científica 
en el feminismo y el privilegio de la perspectiva parcial”. En 
D. Haraway (Ed.), Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención 
de la naturaleza (pp. 313-345). Cátedra. 

Hardt, M. & Negri, A. (2002). Imperio. Paidós.

Hardt, M., & Negri, A. (2011). Commonwealth: el proyecto de una 
revolución en común. Akal. 

Howald, C. (2022). Ciudadanía, ¿por qué no? Prácticas políticas de 
juventudes afrocolombianas en Quibdó”. PerspectivasAfro 
2/1, 153-174. https://doi.org/10.32997/pa-2022-4120 

Laclau, E., & Mouffe, C. (1985). Hegemony and Socialist Strategy: 
Towards a Radical Democratic Politics. 

Mosquera Rosero-Labbé, C. (2009). Los Bicentenarios de las In-
dependencias y la ciudadanía diferenciada étnico-racial 
negra, afrocolombiana, palenquera y raizal. Universidad 
Nacional de Colombia. Facultad de Ciencias Humanas. Cen-



tro de Estudios. En: Mosquera, C. & León, R. (Eds.), Acciones 
Afirmativas y ciudadanía diferenciada étnico-racial negra, 
afrocolombiana, palenquera y raizal. Entre Bicentenarios 
de las Independencias y Constitución de 1991. (pp 1-64). 
Centro de Estudios Sociales – CES. https://www.flacsoan-
des.edu.ec/agora/los-bicentenarios-de-las-independen-
cias-y-la-ciudadania-diferenciada-etnico-racial-negra 

Ojeda, C. (2020). El sujeto político en formación: entre la subjetiva-
ción política de la formación ciudadana, el malestar social y 
la participación política dentro del ambiente escolar. Revis-
ta INTEREDU, 2(7), 115-143. https://revistainteredu.ulagos.
cl/index.php/interedu/article/view/2571 

Rocco, T., Bliss, L., Gallagher, S. y Pérez-Prado, A. (2003). Taking 
the Next Step: Mixed Methods Research in Organizacional 
Systems [Tomando el siguiente paso: Métodos mixtos de 
investigación en sistemas organizacionales]. Information 
Technology, Learning, and Performance Journal, 21(1), 19-
29. http://www.osra.org/itlpj/roccoblissgallagherperez-pra-
dospring2003.pdf  

Stengers, I. (2003). Cosmopolitics I. The Science Wars, University of 
Minnesota Press, Minneapolis

Stengers, I. (2014). La propuesta cosmopolítica. Revista Pléyade, 
14, 17-41

Torres, A. (2002). Las lógicas de la acción colectiva. Aportes para 
ampliar la comprensión de la acción colectiva. En Cuader-
nos de Sociología (pp. 33-62). Publicaciones Universidad 
Santo Tomas. https://www.academia.edu/35351871/
Las_l%C3%B3gicas_de_la_acci%C3%B3n_colectiva 



El poder de la palabra

165

Capítulo 8 

Pensando el conflicto armado 
desde la escuela. Afectaciones 
del conflicto armado en escue-

las del municipio de Argelia, 
Cauca

Lesli Marcela Ortega Noguera 

Resumen

El corregimiento de El Plateado (Argelia, Cauca) ha sido profunda-
mente marcado por el conflicto armado colombiano, debido a su 
ubicación estratégica para el narcotráfico y la presencia de grupos 
armados. Esta situación ha generado desplazamientos masivos, 
fragmentando el vínculo de la comunidad con su territorio. Este 
capítulo analiza los impactos del conflicto en la educación local y 
resalta los procesos de resistencia y resiliencia impulsados por la 
comunidad a través de cabildos indígenas, organizaciones de dere-
chos humanos y acciones de memoria histórica. A partir de relatos 
orales, se reconstruyen vivencias que revelan una memoria anclada 
en la lucha por la tierra y los derechos humanos, mostrando una 
historia que, aunque silenciada en los registros oficiales, sigue viva 
en las voces de sus habitantes. La memoria se convierte en una he-
rramienta para que las nuevas generaciones comprendan el pasado 
y contribuyan a evitar su repetición. En este contexto, la escuela 



El poder de la palabra

166

emerge como un espacio vital de resistencia, esperanza y recons-
trucción, donde, pese a la adversidad, se cultivan aprendizajes que 
fortalecen la paz, la identidad y el desarrollo comunitario. La edu-
cación se presenta como una herramienta clave para romper los 
ciclos de violencia y exclusión que históricamente han afectado a 
esta región.

Palabras clave: Cauca, Conflicto armado, Docentes, Escuela, Violencia

Abstract

The village of El Plateado (Argelia, Cauca) has been deeply marked 
by the Colombian armed conflict, due to its strategic location for 
drug trafficking and the presence of armed groups. This situation 
has generated massive displacements, fragmenting the communi-
ty’s link with its territory. This chapter analyzes the impacts of the 
conflict on local education and highlights the processes of resis-
tance and resilience promoted by the community through Indige-
nous councils, human rights organizations, and historical memory 
actions. Based on oral accounts, experiences are reconstructed that 
reveal a memory anchored in the struggle for land and human ri-
ghts, showing a history that, although silenced in official records, is 
still alive in the voices of its inhabitants. Memory becomes a tool for 
new generations to understand the past and contribute to avoid its 
repetition. In this context, school emerges as a vital space of resis-
tance, hope, and reconstruction, where, despite adversity, learning 
is cultivated to strengthen peace, identity, and community develo-
pment. Education is presented as a key tool to break the cycles of 
violence and exclusion that have historically affected this region.

Key words: Cauca, Armed Conflict, Teachers, School, Violence

 



El poder de la palabra

167

Resumo

O vilarejo de El Plateado (Argelia, Cauca) foi profundamente mar-
cado pelo conflito armado colombiano, devido à sua localização 
estratégica para o tráfico de drogas e à presença de grupos arma-
dos. Essa situação gerou deslocamentos em massa, fragmentando 
o vínculo da comunidade com seu território. Este capítulo analisa 
os impactos do conflito na educação local e destaca os processos 
de resistência e resiliência promovidos pela comunidade por meio 
de conselhos indígenas, organizações de direitos humanos e ações 
de memória histórica. Com base em relatos orais, ele reconstrói ex-
periências que revelam uma memória ancorada na luta pela terra 
e pelos direitos humanos, mostrando uma história que, embora 
silenciada nos registros oficiais, ainda está viva nas vozes de seus 
habitantes. A memória se torna uma ferramenta para que as novas 
gerações compreendam o passado e ajudem a evitar que ele se re-
pita. Nesse contexto, a escola surge como um espaço vital para a re-
sistência, a esperança e a reconstrução, onde, apesar da adversida-
de, é cultivado o aprendizado que fortalece a paz, a identidade e o 
desenvolvimento da comunidade. A educação é apresentada como 
uma ferramenta fundamental para romper os ciclos de violência e 
exclusão que historicamente afetaram essa região.

Palavras-chave: Cauca, Conflito armado, Professores, Escola, Violência

Introduction

Las escuelas en Colombia han sido profundamente impactadas por 
la violencia asociada al conflicto armado. En diversos contextos, esta 
afectación ha sido por enfrentamientos armados, por el uso como 
centro logístico por grupos armados, o como escenario de recluta-
miento forzado, asesinatos y masacres, entre otras manifestaciones 



El poder de la palabra

168

de violencia (Romero, 2014). En este contexto de adversidad, nume-
rosos docentes —particularmente en zonas rurales— han prioriza-
do su función social y el compromiso ético con sus estudiantes. A 
pesar de las condiciones de abandono institucional y la soledad en 
la que desarrollan su labor, muchos de ellos han asumido riesgos 
significativos para su integridad física y emocional. No obstante, en 
varios territorios, se han logrado establecer sólidos marcos de coo-
peración entre el cuerpo docente y las comunidades, fortaleciendo 
redes de apoyo y resistencia que trascienden el aula y se convierten 
en pilares de cohesión social (Mateus, 2023).

El presente trabajo relata la experiencia que viven los docentes en 
zonas de conflicto armado en el corregimiento de El Plateado, mu-
nicipio de Argelia (Cauca, Colombia), el cual ha estado enmarcado 
por una guerra asimétrica que se desarrolla en Colombia desde 
los años de 1960, y que se extiende hasta la actualidad, con raíces 
profundas en la historia del país, lo que lo convierte en un fenó-
meno complejo y con múltiples actores (Contreras, 2003). El con-
flicto armado en Colombia ha tenido un impacto significativo en la 
educación, especialmente en las áreas rurales más afectadas por la 
violencia. Diversos estudios han analizado esta problemática y sus 
hallazgos permiten debatir sobre los principales desafíos y posibles 
soluciones, teniendo en cuenta que se considera a la educación 
como un pilar fundamental para el desarrollo individual y social.

Mateus Molina (2022) señala como la violencia directa en la escuela 
ha sido contundente, citando datos de Rutas del Conflicto, se iden-
tificaron entre 1990 al 2020 un total de 331 casos de afectaciones 
como acantonamiento, pernoctaciones, tomas y ataques a institu-
ciones educativas, por parte de diversos grupos armados (guerrilla, 
paramilitares y fuerzas militares). Dentro de las acciones destacan 



El poder de la palabra

169

53 (16 %) amenazas contra actores escolares, 117 (35 %) ataques 
contra escuelas, 141 (43 %) tomas contra las escuelas y 20 (6 %) 
uso de infraestructura escolar para operaciones (Rutas del conflic-
to, 2022 citado por Mateus Molina, 2022). Otra de las principales 
acciones violentas que han sufrido las escuelas en Colombia están 
asociadas al reclutamiento forzado, el Centro Nacional de Memoria 
Histórica (2017) plantea la existencia de 16.879 registros de reclu-
tamiento y utilización de niños, niñas y jóvenes entre 1960 al 2017.

Es importante resaltar que, en numerosos territorios del país, tan-
to las escuelas como las iglesias representan, en muchos casos, las 
únicas instituciones con presencia permanente. En este sentido, la 
escuela ha llegado a constituirse, con contadas excepciones, en la 
única institución del Estado que ha logrado mantenerse operativa 
frente a los embates de las múltiples violencias ejercidas por los 
grupos armados. Esta permanencia la ha convertido no solo en un 
espacio de aprendizaje, sino también en un referente comunitario 
de estabilidad, contención social y esperanza. Aloiso y Prada Nuñez 
(2019) analizaron el impacto devastador en el sistema educativo 
del Catatumbo. Donde la presencia de grupos armados ilegales, el 
desplazamiento forzado, la violencia y las amenazas constantes han 
generado un clima de miedo e inseguridad que ha obstaculizado el 
desarrollo normal de las actividades educativas.  Álvarez Hernández 
(2018), señala que en estos espacios rurales aumenta exponencial-
mente la vulnerabilidad, asociada a factores como la pobreza, la ex-
clusión social y la falta de oportunidades, incrementa significativa-
mente el riesgo de abandono escolar. Las condiciones de pobreza 
extrema y marginalidad en las que viven muchas familias, sumado a 
los efectos del conflicto armado, han convertido la educación en un 
lujo inalcanzable para muchos de estos niños y jóvenes.



El poder de la palabra

170

Álvarez Hernández (2018) encontró que “la exposición al conflicto 
se ha asociado con una disminución en la educación, en los niveles 
de desempeño académico que impactan la reprobación y la deser-
ción escolar” (p. 2). Arias Gómez (2018) señala que “la educación 
puede tener efectos negativos, en la reproducción de estigmatiza-
ciones y estereotipos” (p. 25) relacionados con el conflicto armado. 
Esto implica la necesidad de abordar el tema de manera cuidadosa 
y con precisión en los contenidos educativos.

En este sentido, el abandono escolar en contextos de conflicto ar-
mado y vulnerabilidad, como el Cauca, es una problemática com-
pleja que requiere de soluciones integrales. En cuanto a las estra-
tegias para combatir el abandono escolar en contextos de conflicto 
y vulnerabilidad, Arias Gómez (2018) propone la implementación 
de abordajes escolares que promuevan la convivencia pacífica, la 
resolución de conflictos de manera no violenta y el respeto por los 
derechos humanos.

Es necesario entonces aunar esfuerzos desde el Estado, las institu-
ciones educativas, las organizaciones sociales y la comunidad en 
general para garantizar el acceso a una educación de calidad para 
niños, niñas y jóvenes, independientemente de su condición so-
cioeconómica o del contexto en el que viven. La educación es la cla-
ve para romper el ciclo de violencia y construir un futuro más justo 
y pacífico. Atencio (2020) enfatiza en la necesidad de garantizar el 
acceso a una educación de calidad para las víctimas del conflicto ar-
mado, especialmente para las mujeres, quienes han sido particular-
mente afectadas. Las mujeres han enfrentado mayores obstáculos 
para acceder a la educación, lo que ha limitado sus oportunidades 
de desarrollo personal y profesional. Por esta razón, Atencio (2020) 
se enfoca en los derechos de las mujeres víctimas del conflicto ar-



El poder de la palabra

171

mado colombiano, resaltando las dificultades adicionales que en-
frentan para acceder y permanecer en el sistema educativo.

Martínez (2022) destaca el rol fundamental de la docencia rural en 
la construcción de paz en Colombia. Los docentes rurales, a pesar 
de las difíciles condiciones en las que trabajan, tienen la capacidad 
de transformar la educación en un instrumento para la promoción 
de valores como la tolerancia, la solidaridad y el respeto por la di-
versidad, finalmente, Martínez (2022) resalta la importancia de la 
“docencia rural en Colombia: educar para la paz en medio del con-
flicto”. (p. 2). Esto implica desarrollar estrategias educativas que 
contribuyan a la construcción de una paz duradera en las zonas más 
afectadas por la violencia.

Hay muchos autores que nos hablan de lo que es conflicto armado 
en Colombia, siendo muy pocos lo que se acercan al departamento 
del cauca, destacando que la violencia que se vive en este lugar es 
un poco diferente, algunos de los autores como Arias, Martínez nos 
hablan un poco de cómo es la docencia rural, destacando que se 
deben construir espacios de paz, pero hablando con docentes que 
se enfrentan a una escuela rural en el Plateado es algo sorprenden-
te, y justo ahí es donde notamos que todo lo que dice un artículo 
o un libro no es verdad, teniendo en cuenta que la violencia que se 
vive en cada departamento es diferente y la historia que cada do-
cente del Plateado tiene es única para que la comunidad conozca.

El Plateado

En las exuberantes montañas del departamento del Cauca (Colom-
bia), se esconde una realidad lacerante: el Plateado, corregimiento 
del municipio de Argelia, que ha sido epicentro de graves afectacio-
nes por parte del conflicto armado, dejando una profunda huella en 
su población. En los últimos años la comunidad se ha visto afectada 



El poder de la palabra

172

por la disputa territorial entre grupos armados ilegales, como son 
Los Patiños, La Segunda Marquetalia, las disidencias de las FARC-EP 
y el ELN. Estos enfrentamientos han generado un clima violencia 
que ha cobrado la vida de inocentes, obligando al desplazamiento 
forzado de cientos de familias y negando el acceso a necesidades 
básicas como la educación y la salud.

El factor preponderante para la afectación sobre esta población ha 
sido el narcotráfico, siendo una zona donde proliferan los cultivos 
ilícitos, y una muy alta producción de cocaína. La ubicación estra-
tégica facilita su transporte al Cañón del Micay y posteriormente, 
embarcada en lanchas hacia México.

Argelia es una comunidad compuesta principalmente por campesi-
nos e indígenas, que claman por paz y tranquilidad en su territorio. 
Anhelan volver a cultivar sus tierras, a participar en sus tradiciones 
culturales y a vivir sin el temor constante de la violencia, lo que nos 
lleva a plantearnos como objetivo de este texto el análisis de las 
afectaciones a la educación en la comunidad de El Plateado munici-
pio de Argelia, Cauca por las dinámicas del conflicto armado.

Escuela y conflicto armado

En los últimos años diferentes estudios han resaltado el papel de la 
escuela no solo como víctimas del conflicto, sino también como es-
pacios de resistencia y construcción de paz. Francisco Leal Buitrago 
(2016) y María Teresa Uribe (2018), comparten sus perspectivas de 
los impactos estructurales del conflicto en las instituciones educa-
tivas y las dificultades que enfrenta la educación.

En sus estudios sobre el conflicto armado y su incidencia en la socie-
dad colombiana Leal (2016) señala que la escuela en zona afectada 
por la violencia ha dejado de ser un lugar seguro y formativo para 



El poder de la palabra

173

niños y jóvenes. Debido a la presencia de grupos armados ilega-
les, los estudiantes y docentes son constantemente amenazados, lo 
que genera un ambiente de inseguridad que dificulta el desarrollo 
académico. Por otro lado, Uribe (2018) coincide en que las escuelas 
en zona de conflicto han sido gravemente afectadas y desbordadas 
por circunstancias de violencia, la autora describe como las escue-
las se convierten en “espacios vulnerables” en los que la influencia 
de grupos armados es evidente.

En muchos casos las instituciones educativas se ven obligadas a 
interrumpir sus actividades, ya sea por presión de esos grupos o 
por desplazamiento forzado (Leal, 2016), esta situación provoca un 
“vacío institucional”, además, Uribe (2018) subraya que el conflicto 
armado impacta de manera desigual en las regiones, lo cual afecta 
de forma particular a la infraestructura educativa en zonas rurales, 
es por ello que estos dos autores coinciden en que la violencia y el 
conflicto no solo afectan el acceso a la educación, también alteran 
el rol que la escuela desempeña en la formación de valores y en la 
construcción de la paz.

Para Leal Buitrago (2016), el fortalecimiento de la escuela en estos 
contextos requiere una intervención estatal más comprometida, 
que no solo brinde recursos, también el desarrollo de programas 
de educación para la paz (Leal, 2016). Por otra parte, Uribe (2018) 
sostiene que la escuela debe ser un actor activo en la reconstruc-
ción del tejido social, promoviendo valores de respeto y conviven-
cia pacífica para contrarrestar la influencia de los grupos armados 
en la comunidad.

El impacto del conflicto en la educación colombiana es profundo, 
pero la implementación de políticas inclusivas y de protección po-
drían ayudar a las escuelas a convertirse en un espacio seguro y 



El poder de la palabra

174

formador para las nuevas generaciones que vean en la escuela una 
forma de transformar sus vidas y de que los miedos desaparezcan 
construyendo posibilidades de formar un futuro. Blandón y Caste-
llano (2022), destacan que muchas de las intervenciones han teni-
do un enfoque asistencialista, sin abandonar de manera estructural 
las necesidades de las escuelas rurales, siendo necesario que los 
gobiernos fortalezcan las instituciones educativas en estos territo-
rios, un aspecto relevante es la perspectiva de los propios estudian-
tes sobre su experiencia escolar en el conflicto. Páez Triviño (2021), 
documenta testimonios de jóvenes que ven la escuela como ese 
espacio de esperanza, en la investigación se muestra como los estu-
diantes asocian la escuela como afectos, pertenencia y, en algunos 
casos con miedo.

Frente a los beneficios de la educación en estos contextos de con-
flicto Fernández Arbeláez y Olaya López (2018), nos dicen que la 
educación es un instrumento clave para la inclusión y la repercusión 
de la identidad de las personas desplazadas, al tiempo que fomenta 
valores, normas y lenguaje que les permita edificar en un contexto 
social. Blandón y castellano (2022), comparten la misma idea sien-
do la escuela ese escenario de despojo, pero al mismo tiempo que 
resiste y promueve procesos de reconciliación y memoria histórica. 
Sin embargo, estas iniciativas han enfrentado limitaciones debido 
a la falta de recursos y al abandono estatal, especialmente en estos 
territorios rurales (Páez Triviño, 2021).

Fernández Arbeláez y Olaya López (2018), destacan que la conse-
cuencia más grande del conflicto es que niños y jóvenes se ven 
obligados a dejar ese vínculo con la educación formal, la educación 
no debe verse exclusivamente como un espacio de enseñanza sino 
como un escenario de protección y reconstrucción social. Bonilla 



El poder de la palabra

175

(2016) resalta que la comunidad educativa debe asumir un rol pro-
tagónico en la formación de ciudadanos resilientes promoviendo 
valores como la tolerancia, el respeto y la solidaridad. Pero no como 
ha pasado en diferentes regiones donde la escuela ha tenido que 
aprender a sobrevivir y proteger sus estudiantes de la guerra.

Las acciones en contra o alrededor de las escuelas llevaron a que los cu-

rrículos escolares se adaptaran a las dinámicas de la guerra. Las y los do-

centes tuvieron que enseñarles a niñas, niños y adolescentes cómo usar 

pupitres, paredes y salones, entre otras medidas de protección contra los 

ataques, pues la guerra se asentó como parte de la cotidianidad. (Comi-

sión para el esclarecimiento de la verdad la convivencia y la no repetición, 

2022, p.121)

Para Páez Triviño (2021) niños, niñas y adolescentes que habitan en 
zonas de conflicto han experimentado la escuela como un lugar de 
refugio, pero también de amenaza, debido a la presencia de grupos 
armados. Asumiendo en muchos casos el rol de refugios para las 
víctimas o incluso como cuarteles militares, afectando a la comuni-
dad educativa (Blandón y Castellano, 2022).

Otro ejemplo de esa transformación de la escuela ante el conflicto 
es el desarrollado por la Institución Educativa Bachillerato Técnico 
Agrícola del municipio de Jambaló (Cauca), donde se construyó un 
búnker para proteger a los estudiantes, “este búnker tenía la capa-
cidad de albergar 200 personas y servía como refugio en los mo-
mentos de enfrentamiento entre grupos armados” (Comisión para 
el esclarecimiento de la verdad la convivencia y la no repetición, 
2022, p. 119).

Frente a los planes de estudio Cardona- Cardona y Sánchez- Agude-
lo (2021), nos hablan de que el ámbito escolar ha sido un escenario 



El poder de la palabra

176

en el que convergen distintas voces del conflicto, lo que plantea el 
desafío de enseñar una historia que no solo responda a una versión 
oficial, sino que incorpore múltiples perspectivas y experiencias. 
Es importante destacar que los autores señalan que existe una di-
cotomía entre quienes han vivido la violencia de manera directa 
y quienes, desde las ciudades y centros urbanos, han desarrollado 
una visión más distante e incluso indiferente.

La escuela no debe ser solo un espacio de enseñanza de conoci-
miento, sino también un lugar donde los jóvenes puedan expre-
sar sus propias experiencias sobre el conflicto y contribuyan a una 
construcción de paz. En este sentido, es fundamental que los do-
centes reciban formación en pedagogía del conflicto y en metodo-
logía que promueve la reconciliación y el respeto por la diversidad 
(Yepes-Cardona y Giraldo- Gil, (2023). En esta línea la investigación 
de Meza Cueto et al. (2024), destaca que existen diferencias en la 
percepción de los mecanismos de construcción de paz entre los di-
ferentes actores educativos, cabe destacar que es un medio para 
contrarrestar la trasmisión intergeneracional del conflicto.

La escuela, entendida como un espacio de acogida, puede desem-
peñar un papel clave en la reconstrucción de la identidad de los 
estudiantes, de esta manera la educación para la paz ha sido un 
eje central para que, a través de programas adaptados y estrategias 
pedagógicas sensibles a la realidad del desplazamiento, las institu-
ciones educativas han logrado generar ambientes que favorecen la 
integración y el sentido de pertenencia (Yepes- Cardona y Giraldo- 
Gil, 2023), juega también un papel importante en la mitigación de 
los efectos del conflicto y en la forma de ciudadanos comprometi-
dos con la paz.



El poder de la palabra

177

Metodología.

Para conocer y comprender la incidencia del conflicto armado en 
las Instituciones educativas de El Plateado se llevó a cabo una in-
vestigación de nivel exploratorio. De tipo fenomenológico, que se 
centra en la educación como fenómeno afectado por la violencia. A 
través de narrativas testimoniales y entrevistas semiestructuradas, 
se recabó información acerca de las experiencias de los docentes, 
en sus puestos de trabajo y acerca de cómo los ha afectado en su 
vida personal y profesional.

Para esta investigación la población con la que se trabajó fue do-
centes del corregimiento El Plateado del municipio de Argelia (Cau-
ca). Se trabajó con tres informantes que por seguridad solicitaron 
mantener el anonimato.

Resultados

El Plateado es un corregimiento que corresponde al municipio de 
Argelia (Cauca), llegar a este lugar es complejo ya que se encuentra 
en una zona de violencia y conflicto armado, entrar es pasar por una 
serie de controles que las mismas guerrillas sostienen. Cada una de 
las zonas está dirigida por un grupo, algunos de ellos son la Carlos 
Patiño y la nueva Marquetalia, encargados de recoger la llamada 
“vacuna”, que sirve para su sostenimiento. En la zona son comunes 
los enfrentamientos entre los diferentes grupos, por el control de 
los cultivos ilícitos. Es por ello por lo que les brindan un carné a los 
habitantes que demuestra que se está autorizado para poder ingre-
sar. La forma de acceder a este lugar es por un desvío que hay en “El 
Estrecho”, se encuentra ubicado por la vía principal que conduce de 
la ciudad de Pasto a Popayán, donde lo lleva hasta la cabecera mu-
nicipal que es “Balboa”, de este lugar hasta Argelia se ven cultivos 



de coca y la amapola, y de Argelia al Plateado, son solo cultivos de 
coca. Las cuales luego de su transformación en laboratorios se tras-
lada al Cañón del Micay, el cual es un punto estratégico para la ex-
portación a México y Estados Unidos, por medio de lanchas rápidas. 
Este fenómeno de la población viviendo de los cultivos, y bajo las 
leyes de los grupos armados sucede aproximadamente desde 1980.

En este contexto existen las escuelas públicas del municipio, 17 
instituciones educativas con 81 sedes, de las cuales en El Plateado 
existe una institución con tres sedes. Los docentes al hablar de su 
experiencia con el conflicto armado en la zona comentan que:

Si, bien se experimentan enfrentamientos directos entre grupos arma-
dos, generando un ambiente de incertidumbre, poniendo barreras que 
nos hacen pensar constantemente en nuestras prácticas pedagógicas, 
de esta manera estando en alerta y poder minimizar los riesgos que se 
pueden presentar, es importante destacar que el aula genera ese am-
biente seguro y de confianza, pero esos solo se habla de aplicar la norma 
y la ley porque en muchas zonas rurales solo hay acceso a un solo salón, 
conocido más como multigrado, donde los recursos son muy mínimos y 
los estudiantes tienen vista a todo lo que está pasando por el alrededor 
sin haber una atención directa. (Comunicación personal, 28-01-2025)

Es por esto por lo que las medidas de seguridad que se suponen 
se implementan desde la institucionalidad no son efectivas y solo 
responden a contingencias del momento, pero no son soluciones 
estructurales, por lo que los mismos docentes confían más en que 
la comunidad los cuide.

A la hora de los enfrentamientos, como la escuela tiene ventanas 
por todos los costados los niños lo que hacen es respaldarse bajo 
los pupitres que si bien sabemos no son tan seguros, esto me lleva 
a pensar que los estudiantes por más que quieran sentirse bien en 



El poder de la palabra

179

la escuela donde puedan jugar y generar esa paz, no los dejan ser 
felices porque viven con ese miedo de a qué hora van a ocurrir los 
enfrentamientos, llevándolos a esconderse en el monte generando 
más inseguridades para ellos. (Comunicación personal, 17-03-2025)

Una niña de la comunidad comenta que por la situación que se está 
viviendo en la zona la Secretaría de Educación implantó que las cla-
ses se deben dar de forma virtual, y que eso a ella no le gusta, por lo 
que no aprende y la está llevando a dejar sus estudios y dedicarse a 
trabajar para poder ayudar a la mamá.

Acceder a estas zonas no es nada fácil y más para los docentes, co-
mentan que en una ocasión se acercaban a la plaza, llegó un grupo 
y les preguntó ¿a qué van?, ¿qué van a enseñar? y otras cosas. Un 
entrevistado comenta que la compañera no había querido respon-
der y la asesinaron en frente de él.  Luego le dieron la orden de no 
decir nada y que esto era una señal de que deberían tener mucho 
cuidado de la información que brindaban por fuera de la zona.

Frente a las iniciativas que han implementado para promover la paz y la re-
conciliación en el aula, un docente comenta que algunos de ellos estaban 
implementando la Cátedra de paz, como un proyecto de la institución, en 
donde buscan fomentar el diálogo, el respeto, la resolución de conflictos, 
realizar actividades culturales y proyectos comunitarios que promuevan 
la convivencia, apoyando a que se motiven los estudiantes y generen ese 
cambio que las “mamitas” quieren. Una de las entrevistadas cuenta que 
cuando los compañeros debían salir de la zona, ellos debían continuar 
como si nada, como parte de su compromiso porque además del con-
flicto armado se enfrentan a las dinámicas escolares normales y muchas 
veces los chicos no se dejan guiar.

Un chico se me acercó y me dijo que, si no me cansaba de trabajar 
por un sueldo miserable, que él en una semana sacaba lo de un 



mes, y para él estudiar no le generaba grandes conocimientos, y eso 
me puso a pensar, porque es lo que piensan mucho de ellos. Que 
la vida fácil es lo mejor que les puede pasar, andar en camionetas, 
bien armados generando miedos, es el pan de cada día allá y el pro-
blema es que uno lleva al otro y así sucesivamente. (Comunicación 
personal, 17- 03-2025)

La escuela influye de diferentes maneras en la vida de las personas, 
pero en estos lugares la escuela no es importantes porque se rigen 
por otros ideales donde prima el dinero y el poder fácil, y como lo 
comentó un profesor “no es una plata bien trabajada y así como 
llega así mismo se va”. Todo esto evidencia la falta de apoyo emo-
cional o psicológico que reciben niños, niñas y jóvenes, acorde a las 
necesidades de cada contexto. A lo que comenta un profesor:

Es que el Cauca tiene zonas de conflicto y otras zonas no se ve el 
conflicto tan marcado, hay zonas que sí son difíciles, creo que a tra-
vés de noticias uno se entera o a través del boca a boca uno se en-
tera. En mi caso, en la verdad, la gente vive podría decirse que es un 
poco compleja de trabajar, porque se siente el estrés de la violencia 
y todos saben que, si se trabaja honestamente no hay conflictos 
entre vecinos, pues no hay problemas. El grupo armado que está 
ahí pues pone las reglas y eso hace que la gente de alguna manera 
se porte bien. Nadie nos ha brindado como una ayuda psicológica 
y la verdad pues si se la ha necesitado, pero sabemos que no la hay 
porque no es fácil llegar, y pondríamos en riesgo la vida de una per-
sona más. (Comunicación personal, 15-02-2025)

Frente a los desafíos que enfrentan los docentes en zonas rurales del 
Cauca en términos de acceso a recursos educativos y tecnológicos, 
la situación es más compleja porque la escuela rural siempre carece 
de recursos, pero en esta zona los docentes están aún más limitados.



El poder de la palabra

181

Yo les digo a los niños que yo me identifico con ellos porque yo fui 
niño en la década de los de los 80 y arrancando el 90 obviamente 
no había tecnología, había dos canales de televisión solamente. Yo 
pensaba era en jugar, en jugar, en jugar y no había nada de tecno-
logía, las tareas tocaba ir a la biblioteca y tal y allá es más o menos 
eso. (Comunicación personal, 17-03-2025)

Pero los estudiantes quieren estar actualizados en cuanto a tecno-
logía y vivir a la moda, lo que los acerca aún más a la búsqueda de 
dinero fácil.

Hoy en día toda la mayoría de los niños tienen acceso a internet, 
celulares y esto hace que la manera de vivir, de pensar de los niños 
del campo y en comparación con el pueblo y la ciudad sea muy 
diferente. (Comunicación personal, 28- 01-2025).

Situación similar pasa con la infraestructura de las sedes educativas, 
que han sido afectadas directamente por los enfrentamientos

en mi sede el techo del salón está muy deteriorado, el salón es muy 
pequeño para los grados porque en mi caso soy multigrado, tengo 
un solo salón desde preescolar a quinto, no tenemos una cancha 
para hacer deporte, no hay computadoras, no hay internet, necesi-
tamos muchas cosas en la escuela y en cuanto a mi labor como do-
cente y tratar de gestionar, pues desde acá desde la vereda es muy 
difícil y es muy complicado, pero más sin embargo, con los pocos 
recursos de gratuidad se proyecta este año hacerle unas mejoras a 
la sede. (Comunicación personal, 15-02-2025).

Muchas zonas rurales pasan por esas mismas circunstancias porque 
no les llegan las ayudas que reciben las escuelas urbanas, es una 
escuela donde en un salón a 28 o 30 niños de diferentes niveles 
educativos los atiende un solo docente.



El poder de la palabra

182

entonces lo ayuda como a no mejorar tanto estas zonas que no son 
fáciles de llegar, cuando está lloviendo también es tenaz por las 
vías, por los derrumbes, sí siento que es en ese contexto no llegan 
como esas ayudas que la educación necesita para que sea educa-
ción moderna. Pues sí, eso es como el pan del día en la mayoría 
de las escuelas rurales, ¿no? Por ejemplo, ahora que estamos en 
temporada invernal hay unas zonas que se convierte la carretera 
en una pista, una pista de hielo por eso es que las motos fácilmente 
se resbalan. Cuando hay mucho verano igual las vías son difíciles. 
(Comunicación personal, 17-03-2025).

En ese contexto la Secretaría de Educación del Cauca, está hacien-
do esfuerzos para tener centros educativos en zonas de difícil ac-
ceso y zonas rojas. Implementado estrategias como el programa 
de restaurante escolar, la matrícula cero, sin embargo, se necesita 
mucho más.

La verdad es que faltan muchas estrategias de acción a las zonas 
rurales. Necesitamos que se invierta más dinero en las escuelas para 
que tengan todo lo necesario para que los niños aprendan bien. Se 
necesitan más recursos para mejorar la infraestructura, materiales 
educativos, tecnología, porque en verdad a nivel nacional creo yo 
que las escuelas rurales son las que menos inversión reciben y tie-
nen muchas carencias y muchas necesidades. (Comunicación per-
sonal, 28-01-2025).

El conflicto que se ha vivido en esta zona del Cauca es muy comple-
jo, siendo el territorio que más vale es El Plateado, por su acceso al 
Cañón del Micay, que lo hace un punto estratégico y por ende de 
disputas constantes. Existen muchos casos que ejemplifican cómo 
se ha visto afectada la población, como es el caso de Dilan Camilo, 
que a sus 10 años perdió la vida en una cancha de fútbol, por una 



El poder de la palabra

183

explosión de una bomba, o casos donde los niños no se dejan re-
clutar y son asesinados.

Este conflicto que se agudizó en 2025, con la operación Perseo que 
se ha llevado a cabo en esta zona, aumentando el número de en-
frentamientos, restringiendo aún más las prácticas educativas, los 
niños reclaman volver a sus aulas, compartir y aprender.

Pero sabemos que la cosa puede cambiar en cualquier momento y 
siempre estamos pendientes. Pero repito, lo que yo puedo decir es 
por una opinión es que en la zona donde yo trabajo, hay cultivos 
ilícitos, que rodean mi salón de clase lo que hace que los niños no 
tengan una atención adecuada por lo que son muy visibles y ver 
pasar a los grupos armados genera miedos, mi deducción es que 
desde que haya cultivo ilícito, pues los grupos armados parece ser 
estar muy interesados en la disputa del territorio y se hace más que 
todo por la vacuna que reciben semanalmente moviendo de esta 
manera pues droga y por ende dinero, ahí es donde van a estar. 
(Comunicación personal, 15-02-2025).

La violencia que se ha visto enmarcada en El Plateado no es algo 
reciente ya son más de tres décadas, donde la comunidad se ve 
acorralada por los grupos armados que dominan las zonas, que no 
les importa cuántas personas se ven perjudicadas o que mueran en 
medio de los enfrentamientos para mantener el control.

La comunidad se encarga de sacar a las fuerzas armadas, no por-
que no quieran paz y quieran volver a tener la vida común como 
cualquier municipio rural, algo curioso es que si la comunidad no 
interviene salen estas fuerzas armadas y vuelven la guerrilla a ame-
drentar a la comunidad y a generar esa violencia, y algo curioso es 
que lo que dice el profe es verdad entran a sacar a los grupos ar-
mados, pero luego los abandonan, no llegan ninguna institución 



El poder de la palabra

184

estatal a brindarles la paz que se necesita. (Comunicación personal, 
28-01-2015).

La violencia que se está viviendo en el departamento del Cauca, 
una parte del país olvidada donde aún no acaba la guerra y que, 
con la entrada de las fuerzas armadas de Colombia al Cañón del 
Micay, está afectando más municipios. 

La comunidad nos habla que el narcotráfico ha afectado mucho la 
comunidad no solo con la violencia, también el daño ambiental y 
los daños que las personas que trabajan en ello sufren a diario.

Los daños que las personas con todos los agroquímicos que se in-
troducen para el proceso de coca es devastador, teniendo en cuen-
ta que los laboratorios contaminan de una forma impresionante el 
suelo, existen tres tipos de laboratorio uno que es el que se encarga 
de convertir la hoja de coca recién rapada en pasta a base de coca, 
donde muchos químicos son regados a fuentes hídricas o al mismo 
suelo, el segundo que es el que se encarga de limpiar la base de 
coca y el último es donde se empaca. (comunidad 15-02-2025)

El conflicto armado ha traído varios daños a las comunidades que 
están cerca al plateado municipio de Argelia, donde no solo la vio-
lencia y el desplazamiento se ven muy frecuentes las personas tam-
bién sufren los daños ambientales.

El impacto que genera escuchar a la comunidad del plateado ha sido dolo-
roso, llevando a una exclusión histórica, con cada acto de violencia que se 
presentaron y cómo se disputan el control por el territorio y cómo a pesar de 
los acuerdos de paz, sigue siendo el espacio de violencia, desplazamiento e 
invasiones a al espacio personal, y a pesar de todo lo que aún se puede evi-
denciar es como la comunidad sigue luchando, para que su territorio sea un 
espacio de lucha digna por la paz, la justicia y el reconocimiento.



El poder de la palabra

185

Conclusiones

Una de las principales conclusiones es que a pesar del acuerdo de 
paz que se firmó en el año 2016 con las FARC-EP, la violencia no ha 
cesado por completo en la zona. Grupos disidentes, el ELN y orga-
nizaciones criminales siguen operando en estas zonas que puede 
cambiar su estilo de vida, ofreciendo oportunidades, no favorables 
para la población, Afectando gravemente las escuelas, ya que la 
violencia no solo deja afectaciones en la infraestructura, sino que 
toman a los estudiantes como rehén y amenazan a los docentes, y 
es lo que lleva a romper los procesos.

Asimismo, se destaca el papel fundamental que desempeñan las ins-
tituciones educativas en la transformación del imaginario colectivo de 
las comunidades afectadas por el conflicto (Gómez y Lara, 2023). En 
contextos donde la guerra y la cultura de la violencia se han natura-
lizado como parte de la cotidianidad, la escuela emerge como un es-
pacio estratégico para promover procesos de resignificación simbólica 
y construcción de una cultura de paz. Esta labor educativa, orientada 
hacia la reflexión crítica y la participación activa, tiene el potencial de 
generar iniciativas que impulsen el desarrollo y el progreso no solo a 
nivel local y regional, sino también en el ámbito nacional.

Por otro lado, diferentes autores nos hablan de una educación, que 
nos aporta en la residencia y la paz, pero la realidad que se vive en 
estas zonas rurales es muy compleja, ya que los docentes no siem-
pre están preparados para lo que pasa fuera de sus aulas. Los textos 
escritos no siempre es lo que la realidad nos muestra, investigado-
res que escriben desde la lejanía no sienten lo mismo que estar en 
este lugar donde la guerrilla anda por las calles tranquilamente, vi-
vir siempre con ese miedo a la incertidumbre de que puede pasar.



El poder de la palabra

186

El conflicto armado nos da muchas enseñanzas para la vida una de 
ellas es a tener muy claro lo que se quiere y como nosotros mismos 
nos encargamos de construir nuestro propio futuro, donde no es fá-
cil hacerle cambiar el pensamiento a jóvenes que quieren andar en 
camionetas, tener plata, pero no saben a lo que se van a enfrentar, y 
la importancia de lo que es tener una buena educación y de calidad

El rol del docente en las zonas rurales que conforman el Plateado ha 
sido una base fundamental para la población que habita estos lu-
gares, llevando ese granito de paz que la gente busca, ayudando a 
los estudiantes a motivarse por seguir estudiando y que puedas en 
algún momento sacar a sus familias de esos lugares donde la vio-
lencia se ve constantemente, brindando así mismo a la reconstruc-
ción del tejido social, porque eso es lo que representan el docente 
en estos lugares de incertidumbre, sembrar en cada estudiante la 
estabilidad y la confianza en ellos mismos.

Ayudemos a los niños, niñas y jóvenes en poder soñar con un futuro 
distinto al de las personas que aman, ya que en medio de este con-
flicto no solo se enseña, sino que también siembra las bases para 
una sociedad más justa.

Referencias

Aloiso, A., & Prada Nuñez, R. (2019). Conflicto armado y vulnerabi-
lidad: determinantes del abandono escolar en la región del 
Catatumbo. Saber, Ciencia Y Libertad, 14(2 (2019)), 222-231. 
https://doi.org/10.18041/2382-3240/saber.2019v14n2.5891 

Álvarez Hernández, J. A. (2018). Víctimas desplazadas por el con-
flicto y fracaso escolar: Evidencia empírica. Tesis de maes-
tría. Universidad de los Andes https://repositorio.uniandes.
edu.co/server/api/core/bitstreams/9beb7712-d337-426e-



El poder de la palabra

187

9a38-2c0de2353641/content 

Arias Gómez, D. H. (2018). Abordajes escolares de la violencia polí-
tica y el conflicto armado en Colombia. Educación y ciudad, 
(34), 25-38. https://revistas.idep.edu.co/index.php/educa-
cion-y-ciudad/article/view/1867/1786 

Atencio Gómez, M. S. (2020). Los derechos de las mujeres víc-
timas del conflicto armado colombiano. Revista Cien-
tífica General José María Córdova, 18(30), 401-415. 
http://scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1900-65862020000200401 

Barros, M. A., & Rojas, N. (2015). El rol de la mujer en el conflicto 
armado colombiano. El libre pensador, 1-32. https://libre-
pensador.uexternado.edu.co/ 

Blandón, A & Castellano, M. (2022). Escuela y despojo: la situa-
ción de la escuela rural en el marco del conflicto armado 
en Colombia. El ágora USB, 22(2), 567-581. https://doi.
org/10.21500/16578031.6246. 

Calderón Rojas, J. (2016). Etapas del conflicto armado en Colombia: 
hacia el posconflicto. Latinoamérica. Revista de Estudios 
Latinoamericanos, (62), 227-257.

Centro Nacional de Memoria Histórica. (2017). Una guerra sin 
edad. Informe nacional de reclutamiento y utilización de 
niños, niñas y adolescentes en el conflicto armado colom-
biano, CNMH. https://www.centrodememoriahistorica.gov.
co/descargas/informes2018/una_guerra-sin-edad.pdf   

Comisión para el esclarecimiento de la verdad, la convivencia y 
la no repetición. (2022) Hay futuro si hay verdad, Informe 



El poder de la palabra

188

Final. Niños, niñas y adolescentes en el conflicto armado. 
No es un mal menor. Comisión de la Verdad. https://www.
comisiondelaverdad.co/ninos-ninas-y-adolescentes  

Delacruz, M., Meneses Cortez, A. S., Peña López, M. & Yela Samboni, 
D. (2021). Argelia territorio de constante lucha entre lo le-
gal e ilegal con comunidades resilientes. Trabajo de grado. 
Politécnico Gran Colombiano. https://alejandria.poligran.
edu.co/handle/10823/6781   

Fernández Arbeláez, O.L., & Olaya López, R. (2018). Análisis bi-
bliométrico basado en la producción científica del papel de 
la escala desde el enfoque del conflicto armado en Colom-
bia. AGLALA, 9(1), 41-61.

Gómez, O. & Lara, L.M. (2023). La Escuela en medio del Conflicto Ar-
mado: Experiencia de la Institución Educativa el Chairá José 
María Córdoba de Cartagena del Chairá. Praxis, 19(1), 87-102.

Leal Buitrago, F. (2016). Colombia: Fragmentación y conflicto arma-
do. Editorial Universidad de los Andes.

Martínez, J. (2022). Docencia rural en Colombia: educar para la paz 
en medio del conflicto armado. LiminaR, 20(1).https://doi.
org/10.29043/liminar.v20i1.901 

Mateus Molina, C. A. (2022). Violencia híbrida, una perspectiva 
desde la escuela en Colombia. Revista De Cultura De Paz, 6, 
113–130. https://doi.org/10.58508/cultpaz.v6.168  

Mateus, C. (2023). Resistencia de las escuelas en Colombia: contri-
bución a la paz en medio de la violencia. Revista Colombia-
na de Sociología, 46(2), 317-341. https://doi.org/10.15446/
rcs.v46n2/96255  



El poder de la palabra

189

Páez Triviño, Y. C. (2021). La escuela, un lugar de lugares: testimo-
nio de niñas, niños y adolescentes en zonas de conflicto en 
Colombia. Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 
51(2), 177-200. https://doi.org/10.48102/rlee.2021.51.2.379 

Romero, F. (2014). Conflicto armado, escuela, derechos humanos 
y DIH en Colombia. Análisis Político, 26(77), 57-84. https://
revistas.unal.edu.co/index.php/anpol/article/view/44001 

Uribe, M. T. (2018). Violencia y construcción social en Colombia. 
Editorial Universidad de Antioquia.

Yepes- Cardona, S., & Giraldo-Gil, E. (2023). Narrativas escolares 
de las estudiantes desplazadas por el conflicto armado en 
Colombia. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, 
Niñez y Juventud, 21(2), 1- 25. https://dx.doi.org/10.11600/
rlcsnj.21.2.5414 

befc-3618f10dd6e0/content.



El poder de la palabra

190



El poder de la palabra

191

Capítulo 9

La experiencia de recuperar 
paisajes sonoros

Omar Fabian Rivera Ruiz

Resumen:

El presente artículo establece la relación conceptual del Programa 
Sonidos para la Construcción de Paz del Ministerio de las Culturas, 
los Artes y los Saberes y la experiencia en el proceso de implemen-
tación por parte de la Universidad Pedagógica y tecnológica de Co-
lombia- UPTC, en los años 2024 y 2025, reconociendo la apuesta 
metodológica y teórica del programa en cinco departamentos del 
país.  

Palabras Claves: Paisajes sonoros, Paz, Arte, sonoridades, territorios 

Abstract

This article establishes the conceptual framework of the Ministry of 
Culture, Arts, and Knowledge’s Sounds for Peacebuilding Program 
and the experience of its implementation by the Pedagogical and 
Technological University of Colombia (UPTC) in 2024 and 2025. It 
recognizes the program’s methodological and theoretical commit-
ment in five departments across the country.

Keywords: Soundscapes, Peace, Art, sounds, territories

El Programa Sonidos para la Construcción de Paz, para el año 2024 
plantea varios retos y procesos de investigación y sistematización, 



El poder de la palabra

192

que pretenden reconocer las experiencias, aprendizajes, saberes y 
producción de conocimiento, en los procesos de formación que se 
vienen implementando en los escenarios educativos y contextos, 
que tienen que ver con los territorios y su diversidad, las relaciones 
de género y la interculturalidad, que se presentan para la construc-
ción de paz en las aulas y las comunidades educativas participantes. 

El proceso de investigación que se propone se relaciona desde el 
enfoque metodológico de la sistematización de experiencias que 
esta influenciado desde la educación popular y comunitaria, siendo 
la reflexión sobre las vivencias y aprendizajes el eje central de las 
narrativas que surgen, tanto para los Niños, Niñas, Jóvenes y Ado-
lescentes, Formadores artísticos y comunidad educativa en general. 

En la propuesta investigativa de PSCP se proponen avances en for-
ma de escalera, que se refleja desde la práctica y sus alcances, des-
de sus representaciones, percepciones y formas de apropiación de 
los sonidos, para reconocer sus entornos y territorios sonoros, es-
tas formas de reconocimiento están presentes en la vida cotidiana, 
con formas de celebrar y reconocer emociones como la tristeza, la 
felicidad, el miedo, el duelo, el amor, la tolerancia y la fuerza para 
continuar. 

El documento presenta una propuesta de pedagogía relacional que 
tiene en cuenta el componente Sentipensante en las comunidades, 
tal como lo plantea Arturo Escobar sobre la apropiación de un terri-
torio simbólico que se relaciona con el arte y la cultura,

Esto se debe a dos motivos: el primero es que los saberes generados en 

las luchas territoriales brindan elementos fundamentales en la toma de 

conciencia de la profunda transición cultural y ecológica que enfrentamos 

en las crisis interrelacionadas del clima, la alimentación, la energía, la po-



El poder de la palabra

193

breza, y los significados; y el segundo, que estos saberes están particular-

mente sintonizados con las necesidades de la Tierra. Tal como indica el 

título del artículo, aquellos que los producen sentipiensan con la Tierra 

(piensan y sienten con la Tierra); apuntan hacia aquel momento en que 

los seres humanos y el planeta podrán finalmente coexistir de manera re-

cíprocamente enriquecedora. (Escobar. 2016. p. 14)

Teniendo en cuenta las narrativas, el territorio, las relaciones socia-
les entre los diferentes actores y la cultura, esta forma de recono-
cimiento se configura desde las pedagogías relacionales a través 
del sonido. Estas relaciones permiten establecer paisajes sonoros 
que según (Schafer 1977) que logran establecer desde las voces de 
la comunidad. “un sonido comunitario que es único y posee cuali-
dades que lo hacen especialmente destacado o identificado por la 
gente en dicha comunidad”. 

Los paisajes sonoros además del reconocimiento de las voces de 
los actores activan las identidades y la memoria social, teniendo en 
cuenta las tactilidades, sentidos y formas de reconocimiento del en-
torno del sonido, tal como lo plantea, 

En El Paisaje Sonoro: Memoria e Identidad se plantean las bases y herra-

mientas teóricas a partir de las cuales el investigador puede iniciar su tra-

bajo, recuperando términos como “paisaje sonoro”, “objeto sonoro”, “soni-

do clave” y “marca sonora” y discutiendo acerca de cómo éstos impactan 

y construyen una identidad y memoria colectivas”. (Woodside, 2008, p. 3)

En el proceso metodológico para la recopilación de paisajes sono-
ros, se plantea el reconocimiento de los objetos sonoros, sonidos 
clave y marca sonora, entre otras posibilidades para la construcción 
de una memoria social territorial y comunitaria. 



El poder de la palabra

194

Marco Conceptual

En el proceso investigativo PSCP, se fundamenta en varios referen-
tes conceptuales, sobre el reconocimiento de paisajes sonoros, que 
evidencian expresiones, vivencias y formas de aprendizaje de las 
comunidades involucradas en la implementación del programa. 

En estas formas de conceptualización se pretende articular los com-
ponentes establecidos para el funcionamiento del PSCP, se plan-
tean seis enfoques que se denominan; Biocultural, Territorial, Dife-
rencial e interseccional, Género, Intersectorial y Sistémico. Además, 
dos enfoques pedagógicos que se denominan Una musicalidad 
críticamente reflexiva, Psicosocial en perspectiva de experiencias 
artísticas 

Abordar los enfoques establecidos anteriormente requieren un mo-
delo investigativo que recoja las complejidades, apuestas, alcances 
y definiciones, que implican los enfoques que responden por las 
dinámicas y prácticas socioculturales que se relacionan con el arte 
y  el poder de los sonidos en la configuración de identidades, na-
rrativas y subjetividades que impacta los territorios en los ámbitos 
local institución educativa, municipal, departamental que aporte 
al reconocimiento de los ecosistemas sonoros del arte y la cultura 
para la implementación del PSCP. 

En esta perspectiva el Programa establece tres ejes y cinco esce-
narios de implementación que están relacionados en la propuesta 
conceptual de los paisajes sonoros, como se puede evidenciar en 
las figuras 1 y 2. 



El poder de la palabra

195

Figura 1. Ejes PSCP - Fuente: Elaboración propia

Figura 2. Escenarios PSCP. Fuente: Elaboración propia

Teniendo en cuenta los componentes de la propuesta del Programa 
Sonidos para la Construcción de Paz, que agencia el Ministerio de 
las Culturas, las Artes y los Saberes, se proponen tres conceptos que 
se refieren; Paisajes sonoros, Ecosistemas y territorios sonoros para 
el arte y la cultura.

Categorías de análisis 

Para alcanzar el análisis de la propuesta de investigación del PSCP, 
se proponen tres categorías de análisis que se refieren a los sonori-
dades, territorios sonoros y paisajes sonoros.

Estas categorías se articulan con los ejes y escenarios propuestos 
por el PSCP, estableciendo interrelaciones e intersecciones entre las 



El poder de la palabra

196

configuraciones y huellas de aprendizaje que establece el progra-
ma en su recorrido y expresiones artísticas, que establecen identi-
dades, subjetividades y formas de apropiación del conocimiento, 
establecido en cada una de las categorías a continuación.

Figura 3. Categorías de análisis. Fuente: Elaboración propia

Sonoridades

Los sonidos están explicitados en la vida cotidiana de cada uno 
de los escenarios donde ocurre el Programa Sonidos para la Cons-
trucción de Paz,  que reconocen sonidos naturales y artificiales que 
ocurren en los momentos pedagógicos que se refieren a las expe-
riencias sonoras tanto de los formadores artísticos y los estudiantes, 
esta experimentación de las sonoridades activa los sentidos, en al-
gunos casos, las memorias, los recursos y los sentidos que evocan, 
configuran e impulsan las sonoridades.

Estas activaciones en ocasiones generan significados en contextos 
donde el conflicto armado y diferentes expresiones de violencia 
han ocurrido, siendo los sonidos y las músicas, en dispositivos que 



El poder de la palabra

197

pueden llevar doble vía; una que se refiere a la música como proce-
so de persuasión y campo de batalla, que activa miedos y heridas 
asociadas a formas de sonidos intimidantes, como el sonido de los 
motores de automóviles o motocicletas, gritos, aullidos de anima-
les, tal como lo plantea (Estévez 2016)

La guerra tiene una dimensión de violencia sonora que se construye en el 

mismo campo de batalla. Lo sonoro en la guerra opera como un aparato 

de persuasión para aterrorizar y amedrentar mediante ataques sensoria-

les ligados a lo audible. Se trata de un complejo de sonoridades determi-

nadas por la densidad, la intensidad y el nivel de potencia de la energía 

sonora. Incluso textos como La Biblia contienen registros literarios de la 

violencia sonora en la guerra que describen el rol que ocupa la música y lo 

sonoro en estos ejercicios de poder.   (Estévez. 2016. Pág. 29)

Y la otra posibilidad se refiere a las sonoridades como posibilidad 
de sanación del alma, en procesos que tienen que ver con la pro-
ducción de sonidos antihegemónicos y que establecen paz, en la 
activación de los sentidos y la sensibilidad de las músicas que pue-
den evocar emociones y sentidos de transformación. 

Territorios Sonoros

El territorio y su relación con los sonidos establecen relaciones mul-
ticulturales desde la percepción y las representaciones que se ge-
neran a través de las memorias y formas de evocación que existe, 
entre los sonidos naturales, artificiales (realizados por maquinas) e 
imaginarios (Que se encuentran en la ensoñación. Tal como lo plan-
tean los autores sobre las formas de configuración de espacios sim-
bólicos que están presentes en la vida cotidiana de una comunidad,

Dejar que emerjan es dejar que el yo se envíe señales a sí mismo, es darse 

la posibilidad de acceder a esos territorios: podemos entender cosas de 



nosotros mismos si damos cabida a la interpretación de nuestras evoca-

ciones. Estas resonancias históricas desencadenadas por los sonidos, rea-

vivando aglomerados de vivencias, nos modifican. (Freychet, A., Reyna, A., 

& Solomos, M. 2021. Pág. 51)

Estas formas de evocar y enunciar el pasado, desde la potencia de la 
música, las artes y las culturas para representar desde los sentidos las 
formas de reconocer la identidad, las tradiciones y los lazos familia-
res, que constituyen tejido social, que para el caso de PSCP, estas re-
presentaciones son olvidadas y sin significados para las nuevas gene-
raciones que se trasladan a consumos musicales desterritorializados. 

Paisajes Sonoros

A partir de las sonoridades, los territorios sonoros, se incentivan ha-
bilidades que se derivan de la relación entre la música, los sonidos 
y las relaciones con el aprendizaje que alcanzan los NNJ, esto para 
incentivar los sentidos, la creatividad, el ritmo y las formas de reco-
nocer estos sonidos de la naturaleza y el entorno. 

Estas formas de relaciones de conocimiento entre la música y los 
sonidos en el contexto tradicional, establece la capacidad de reco-
nocer los paisajes sonoros Woodside del territorio, 

En El Paisaje Sonoro: Memoria e Identidad se plantean las bases y herra-

mientas teóricas a partir de las cuales el investigador puede iniciar su tra-

bajo, recuperando términos como “paisaje sonoro”, “objeto sonoro”, “soni-

do clave” y “marca sonora” y discutiendo acerca de cómo éstos impactan 

y construyen una identidad y memoria colectivas”. (Woodside, 2008, p. 3)

Esta forma de relación entre la memoria individual y las formas de 
conectarse con la memoria colectiva local, desde las representacio-
nes de la naturaleza, como el sonido de las aves, los ríos, el vien-
to y lo que se convierten en ruidos como, por ejemplo; el tráfico, 



El poder de la palabra

199

maquinarias, reproducción de músicas en alto volumen, entre otras 
permiten reconocer el territorio desde la música y las sonoridades.

En algunas experiencias artístico musicales los formadores inician 
los momentos pedagógicos desde la percepción y establecen la ha-
bilidad de reconocer los sonidos, para el aprendizaje musical, esta 
forma se deriva de la zona de aprendizaje próximo (Vigostky) as-
pecto que se deriva desde la concepción de lo popular, que tiene 
que ver con las músicas que se escuchan y representan recuerdos y 
sentimientos, que permiten una conexión con los procesos de sen-
sibilización musical, en los que se desprenden experiencias artísti-
cas con mayor complejidad y creatividad. 

Estrategia Metodológica 

El documento es una apuesta metodológica de carácter cualitativo, 
que se sustenta en estrategia metodológica de análisis de conteni-
dos, que permite el reconocimiento de la memoria social, a partir 
del análisis de las bitácoras realizadas por cada uno de los nodos 
que participaron en el PSCP. La metodología;

El Análisis de Contenido nos ofrece la posibilidad de investigar sobre la 

naturaleza del discurso. Es un procedimiento que permite analizar y cuan-

tificar los materiales de la comunicación humana. En general, puede ana-

lizarse con detalle y profundidad el contenido de cualquier comunicación: 

en código lingüístico oral, icónico, gestual, gestual signado, etc. y sea cual 

fuere el número de personas implicadas en la comunicación (una perso-

na, diálogo, grupo restringido, comunicación de masas...), pudiendo em-

plear cualquier instrumento de compendio de datos como, por ejemplo, 

agendas, diarios, cartas, cuestionarios, encuestas, test proyectivos, libros, 

anuncios, entrevistas, radio, televisión... (HOLSTI: 1968). En (Porta, L., & Sil-

va, M. 2003. P. 8).



A partir las narrativas contenidas en las bitácoras colectivas, siste-
matizadas en una matriz de memoria social. Esta información fue 
procesada con el software IRAMUTEQ, el cual permitió identificar 
redes semánticas y sentidos construidos en torno a las categorías 
definidas durante el proceso de implementación del programa. A 
partir de este análisis, se exploraron las interacciones, aprendiza-
jes y dinámicas de ejecución presentes en los 26 nodos territoriales 
ubicados en los departamentos de Boyacá, Casanare, Chocó, Meta 
y Tolima.

El balance se estructura en torno a dos grandes categorías: la gene-
ración de saberes y competencias en niños, niñas, adolescentes y 
jóvenes (NNAJ), y el aporte a la transformación social y la construc-
ción de paz. Cada una de ellas presentan descripciones y análisis 
que permiten comprender la configuración de las experiencias vi-
vidas y las narrativas de memoria social que están presentes en los 
territorios intervenidos.

Discusión 

A partir del análisis de contenido semántico, se identificó un teji-
do de palabras y relaciones que construyen sentidos, lo cual per-
mitió profundizar en los procesos de adquisición de competencias 
por parte de los niños, niñas y jóvenes (NNJ). Este análisis también 
permitió explorar posibles rutas de aprendizaje tanto para los for-
madores artísticos como para los estudiantes y comunidades que 
participaron en el programa en la Zona 1 - UPTC.

Del análisis se pueden establecer cuatro ejes de análisis: (1) Musi-
cal–Cultural, (2) Musical–Sonidos–Relaciones, (3) Musical–Instru-
mentos–Actividades y (4) Musical–Estudiantes–Tradición. Cada uno 
de estos ejes agrupa aspectos clave relacionados con el desarrollo 
de competencias y habilidades de los NNJ en el marco de la im-



El poder de la palabra

201

plementación del programa Sonidos para la Construcción de Paz 
(PSCP).

Figura 4.  Tejido de palabras - Fuente: Elaboración propia con base en el Software IRAMU-
TEQ

Del análisis se pueden establecer cuatro ejes de análisis: (1) Musi-
cal–Cultural, (2) Musical–Sonidos–Relaciones, (3) Musical–Instru-
mentos–Actividades y (4) Musical–Estudiantes–Tradición. Cada uno 
de estos ejes agrupa aspectos clave relacionados con el desarrollo 
de competencias y habilidades de los NNJ en el marco de la im-
plementación del programa Sonidos para la Construcción de Paz 
(PSCP).

En la siguiente gráfica se representan las relaciones que se recono-
cen en el análisis semántico del mapa de relaciones, que constitu-
yen un tejido que recoge las narrativas, experiencias y memorias, 
que se han venido recogiendo las Sonoridades, los Territorios Sono-
ros y los paisajes sonoros.



El poder de la palabra

202

Figura 5.  Síntesis tejido semántico. Fuente: Elaboración propia

Musical Cultural

Las relaciones con lo musical y la cultura, se evidencia con las for-
mas de sentido en la importancia de la tradición en las artes y las 
expresiones musicales, que pretenden recuperar la historia y el sen-
tido de lo comunitario, en el caso de las habilidades y competen-
cias de los NNJ, se relacionan con la percepción sobre el entorno. 
Esta forma de relacionar la música y la cultura permite conectar el 
aprendizaje y las formas de apropiación que permite el arte. 

Estas expresiones fomentan subjetividades y ciudadanías que pro-
fundizan sus aprendizajes en contextos, sin embargo, estas formas 
de aprender no se relacionan directamente con las formas de en-
señanza tradicional o mayoritario, más bien, parecen convertirse 
en capacidades de emancipación como lo plantea Freire, siendo 
importante revisar las posibles formas de configuración de las mú-
sicas, las artes y las cultura, para superar y resistir la estructura edu-
cativa bancaria, que no se relaciona con los contextos y territorios.

El Programa Sonidos Para Construcción de Paz, es una forma de re-



El poder de la palabra

203

conocer alternativas de enseñanza- aprendizaje, se articula con for-
mas prácticas de aplicación del conocimiento y el reconocimiento 
de saberes que parecían estar en la vida cotidiana, pero confluyen 
como formas para construir la historia local y la experiencia artísti-
co musical, como relatos y formas de encuentro diferentes al que 
se relaciona con el aula. Estas reflexiones permiten reconocer los 
aprendizajes colectivos y establece en las identidades un pilar de 
cohesión y transformación social desde las artes, las culturas y los 
saberes. 

Musical, Sonidos, Relaciones

A partir de los aprendizajes y formas de reflexión contextual de los 
momentos pedagógicos, se incentivan habilidades que se derivan 
de la relación entre la música, los sonidos y las relaciones con el 
aprendizaje que alcanzan los NNJ, esto para incentivar los sentidos, 
la creatividad, el ritmo y las formas de reconocer estos sonidos de la 
naturaleza y el entorno. 

Estas formas de relaciones de conocimiento entre la música y los 
sonidos en el contexto tradicional, establece la capacidad de reco-
nocer los paisajes sonoros (Woodside 2008) del territorio, 

Esta forma de relación entre la memoria individual y las formas de 
conectarse con la memoria colectiva local, desde las representacio-
nes de la naturaleza, como el sonido de las aves, los ríos, el vien-
to y lo que se convierten en ruidos como, por ejemplo; el tráfico, 
maquinarias, reproducción de músicas en alto volumen, entre otras 
permiten reconocer el territorio desde la música y las sonoridades.

En algunas experiencias artístico musicales los formadores inician 
los momentos pedagógicos desde la percepción y establecen la ha-
bilidad de reconocer los sonidos, para el aprendizaje musical, esta 



El poder de la palabra

204

forma se deriva de la zona de aprendizaje próximo (Vigostky) as-
pecto que se deriva desde la concepción de lo popular, que tiene 
que ver con las músicas que se escuchan y representan recuerdos y 
sentimientos, que permiten una conexión con los procesos de sen-
sibilización musical, en los que se desprenden experiencias artísti-
cas con mayor complejidad y creatividad. 

Musical, Instrumentos, Actividades

A partir de estas formas de aprendizaje, que emergen de las per-
cepciones y de la naturaleza representada en los paisajes sonoros, 
se establece una relación directa con el desarrollo de habilidades y 
competencias de los niños, niñas y jóvenes (NNJ) en los procesos 
vinculados a la práctica del conocimiento musical.

En esta relación se propone el desarrollo de la capacidad de los NNJ, 
para el manejo de instrumentos musicales desde conocimientos que 
se deprenden del aprendizaje por percepción de los paisajes sonoros, 
en algunos casos, flautas, guitarras, tambores o instrumentos realiza-
dos como ejercicio de lutería. Esta forma de aprendizaje relacionada 
con las expresiones musicales y las técnicas específicas como las no-
tas, el pentagrama, entre otras herramientas de conocimiento. 

Además de las técnicas del aprendizaje de la música se incentivan 
otras habilidades, como, por ejemplo; la expresión corporal, el mo-
vimiento, el juego, los roles, la danza y la interpretación que se evi-
dencia en momentos pedagógicos de socialización y presentación 
ante la comunidad educativa y el entorno próximo. 

Musical, Estudiantes, tradición.

Este proceso permite considerar el desarrollo de las subjetividades 
y los relatos personales y colectivos que emergen a partir de las ex-
presiones artísticas musicales. A través de estas experiencias, se ge-



El poder de la palabra

205

neran espacios de reconocimiento y aceptación de prácticas crea-
tivas que propician la interacción y la reproducción cultural dentro 
de las comunidades.

Estableciendo procesos de apropiación social de las expresiones ar-
tísticos musicales, por parte de los NNJ, estableciendo capacidades 
instaladas o el reconocimiento de procesos en la cultura institucio-
nal y local con este tipo de expresiones como las bandas de paz, es-
tudiantinas, grupos de música andina, chirimías, entre otras formas 
de cercanía y reproducción del conocimiento musical traducido en 
los momentos pedagógicos del PSCP. 

Asimismo, se consolidan procesos de apropiación social de las ex-
presiones artísticas musicales por parte de los niños, niñas y jóvenes 
(NNJ), lo que da lugar a capacidades instaladas o el reconocimiento 
de procesos en la cultura institucional y local.  Este tipo de expre-
siones como las bandas de paz, estudiantinas, grupos de música 
andina, chirimías, entre otras, favorecen la cercanía y reproducción 
del conocimiento musical y su integración en los momentos peda-
gógicos del programa Sonidos para la Construcción de Paz (PSCP).

Conclusiones

Los resultados del análisis de contenidos sobre la memoria social de 
las bitácoras y matrices relacionadas son un insumo relevante para 
reconocer las sonoridades, territorios y paisajes sonoros, desde las 
experiencias y las formas de enunciación que existe en cada expe-
riencia en la multiplicidad de territorios que conformaban la imple-
mentación del PSCP, desde la UPTC y el Ministerios de las Culturas, 
las Artes y los Saberes. 

Al registrar las formas de reconocimiento de las experiencias y las 
formas de representación de los artistas formadores e integrantes 



del equipo base, establece la reflexión sobre las cuatro relaciones 
que presentamos en el primer nivel de análisis relacional. 

Referencias

Escobar, A. (2016). Sentipensar con la Tierra: Las Luchas Territoria-
les y la Dimensión Ontológica de las Epistemologías del 
Sur. 

Estévez Trujillo, M. P. (2016). Estudios sonoros en y desde Latinoa-
mérica: del régimen colonial de la sonoridad a las sonorida-
des de la sanación.

Porta, L., & Silva, M. (2003). La investigación cualitativa: El Análisis 
de Contenido en la investigación educativa. Anuario digital 
de investigación educativa, (14).

Schafer, R. M. (2013). El paisaje sonoro y la afinación del mundo 
(pp. 19-31). Barcelona: Intermedio.

Woodside, J. (2008). La historicidad del paisaje sonoro y la música 
popular. Trans. Revista transcultural de música, (12).



El poder de la palabra

207

Capítulo 10

El El legado del Taita Pedro 
Juajibiioy: memoria viva del 

pueblo Kamentsa 

Bata Susana Margarita Juajibioy 

Resumen

Este capítulo reconstruye la vida y el legado del Taita Pedro Jua-
jibiioy (1924–2001), sabedor del pueblo Kamentsa en el Valle de 
Sibundoy, al sur de Colombia, cuya obra constituye un puente en-
tre el conocimiento ancestral y las redes académicas. A partir de la 
narración testimonial de su familia, se abordan las principales eta-
pas de su trayectoria: su infancia y formación junto a los misioneros 
capuchinos, el encuentro decisivo con el etnobotánico de Harvard 
Richard Evans Schultes y su dedicación permanente a las plantas 
medicinales como eje de la vida comunitaria.

Juajibiioy se consolidó como figura clave en la preservación y trans-
misión del conocimiento botánico tradicional, estableciendo jardi-
nes que albergaron más de 500 especies medicinales. Estos espa-
cios no solo fueron centros de conservación, sino también lugares 
de diálogo intercultural, visitados por estudiantes e investigadores 
de Colombia y del extranjero. A pesar de su colaboración con ins-
tituciones académicas, como la Universidad Nacional de Colombia 
y la Universidad de Harvard, mantuvo siempre una posición firme: 



El poder de la palabra

208

las plantas medicinales no debían tratarse como mercancías, sino 
como patrimonio espiritual y comunitario.

El capítulo también reflexiona sobre las tensiones en torno al recono-
cimiento. Mientras Schultes fue celebrado mundialmente como “pa-
dre de la etnobotánica”, gran parte de los conocimientos publicados 
provenían de las enseñanzas de Juajibiioy, cuyo nombre permane-
ció en la sombra. Esta situación ejemplifica los debates sobre justicia 
epistémica y la ética en la apropiación de los saberes indígenas.

La narración evoca igualmente la tragedia del año 2000, cuando 
una avalancha destruyó el jardín botánico de Llano Grande, y el fa-
llecimiento de Juajibiioy en 2001, que simbolizó no solo la pérdida 
de una persona, sino también de un acervo invaluable que no al-
canzó a documentarse por completo.

Al entrelazar memoria, testimonio y reflexión crítica, este capítulo 
subraya la importancia de valorar los sistemas de conocimiento in-
dígena, reconocer su autoría y preservarlos como patrimonio bio-
cultural. La vida del Taita Pedro Juajibiioy nos invita a repensar las 
relaciones interculturales, la colaboración científica y la defensa de 
la memoria como forma de resistencia.

Palabras clave: Memoria; saberes ancestrales; etnobotánica; Kamentsa; jardines botáni-
cos; patrimonio biocultural.

Abstract

This chapter reconstructs the life and legacy of Taita Pedro Juaji-
biioy (1924–2001), a Kamentsa elder from the Sibundoy Valley in 
southern Colombia, whose work bridges ancestral knowledge and 
academic networks. Through a testimonial narrative provided by 
his family, we explore the main stages of his trajectory: his child-



El poder de la palabra

209

hood and education with the Capuchin missionaries, his formative 
encounter with Harvard ethnobotanist Richard Evans Schultes, and 
his lifelong dedication to medicinal plants as a central axis of com-
munity wellbeing.

Juajibiioy became a key figure in the preservation and dissemina-
tion of traditional botanical knowledge, establishing gardens that 
hosted more than five hundred species of medicinal plants. His gar-
dens were not only spaces of conservation but also sites of intercul-
tural dialogue, visited by students and researchers from Colombia 
and abroad. Although he engaged in collaboration with academic 
institutions, including the National University of Colombia and 
Harvard University, his position was always clear: medicinal plants 
should not be treated as commodities but as spiritual and commu-
nal heritage.

The chapter also reflects on the challenges of recognition. While 
Schultes was globally celebrated as the “father of ethnobotany,” 
much of the knowledge he published originated in the teachings 
of Juajibiioy, whose name often remained invisible in academic 
publications. This tension illustrates broader debates on epistemic 
justice and the ethics of knowledge appropriation in indigenous 
contexts.

The narrative further recounts the tragedy of the year 2000, when a 
landslide destroyed the Llano Grande botanical garden, and Juajibi-
ioy’s passing in 2001, which symbolized not only the loss of a person 
but also of invaluable knowledge that had not been fully documented.

By intertwining memory, testimony, and critical reflection, this 
chapter underscores the importance of valuing indigenous knowle-
dge systems, recognizing their authorship, and preserving them as 



El poder de la palabra

210

biocultural heritage. The life of Taita Pedro Juajibiioy invites us to 
rethink intercultural relations, scientific collaboration, and the de-
fense of memory as a form of resistance.

Keywords. Memory; ancestral knowledge; ethnobotany; Kamentsa; botanical gardens; 
biocultural heritage.

Resumo

Este capítulo reconstrói a vida e o legado do Taita Pedro Juajibiioy 
(1924–2001), sábio do povo Kamentsa no Vale de Sibundoy, no sul 
da Colômbia, cuja obra constitui uma ponte entre o conhecimento 
ancestral e as redes acadêmicas. A partir do relato testemunhal de 
sua família, são abordadas as principais etapas de sua trajetória: sua 
infância e formação junto aos missionários capuchinhos, o encon-
tro decisivo com o etnobotânico de Harvard Richard Evans Schultes 
e sua dedicação permanente às plantas medicinais como eixo da 
vida comunitária.

Juajibiioy consolidou-se como figura central na preservação e 
transmissão do conhecimento botânico tradicional, estabelecen-
do jardins que chegaram a abrigar mais de 500 espécies medici-
nais. Esses espaços não foram apenas centros de conservação, mas 
também lugares de diálogo intercultural, visitados por estudantes 
e pesquisadores da Colômbia e do exterior. Apesar de sua colabo-
ração com instituições acadêmicas, como a Universidade Nacional 
da Colômbia e a Universidade de Harvard, manteve sempre uma 
posição firme: as plantas medicinais não deviam ser tratadas como 
mercadorias, mas como patrimônio espiritual e comunitário.

O capítulo também reflete sobre as tensões em torno do recon-
hecimento. Enquanto Schultes foi celebrado mundialmente como 
“pai da etnobotânica”, grande parte dos conhecimentos publicados 



El poder de la palabra

211

provinha dos ensinamentos de Juajibiioy, cujo nome permaneceu 
na sombra. Essa situação exemplifica os debates sobre justiça epis-
têmica e a ética na apropriação dos saberes indígenas.

A narrativa evoca igualmente a tragédia do ano 2000, quando uma 
avalanche destruiu o jardim botânico de Llano Grande, e o faleci-
mento de Juajibiioy em 2001, que simbolizou não apenas a perda 
de uma pessoa, mas também de um acervo inestimável que não 
chegou a ser completamente documentado.

Ao entrelaçar memória, testemunho e reflexão crítica, este capítulo 
sublinha a importância de valorizar os sistemas de conhecimento 
indígena, reconhecer sua autoria e preservá-los como patrimônio 
biocultural. A vida do Taita Pedro Juajibiioy nos convida a repensar 
as relações interculturais, a colaboração científica e a defesa da me-
mória como forma de resistência.

Palavras-chave. Memória; saberes ancestrais; etnobotânica; Kamentsa; jardins botânicos; 
patrimônio biocultural.

Introducción

El presente capítulo se inscribe en las memorias del II Seminario de 
Antropología Amazónica y Andina, con el propósito de recoger y 
proyectar la vida y obra del Taita Pedro Juajibiioy, hijo del Valle de 
Sibundoy y guardián incansable del conocimiento de las plantas me-
dicinales. Su historia es también la de un pueblo que ha defendido su 
memoria frente a la presión de la modernidad, la colonización y las 
apropiaciones del saber ancestral.

La narración aquí presentada surge de la voz familiar, especialmente 
de su hija, quien ha compartido por primera vez esta biografía en un 
espacio académico. Como ella misma lo expresa: “Esta biografía por 
primera vez la damos a conocer, porque como familia nos dolió mu-



El poder de la palabra

212

cho todo lo que pasó con mi padre” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

En este sentido, la escritura busca un equilibrio: honrar la memoria 
cálida de un padre y maestro, y al mismo tiempo situar su legado en 
debates contemporáneos sobre memoria, patrimonio biocultural y 
justicia epistémica.

Infancia y raíces familiares

Pedro Juajibiioy nació el 25 de diciembre de 1924, en el seno de una 
familia profundamente vinculada a la gobernanza del pueblo Ka-
mentsa. Sus padres, Bautista Juajibiioy y Concepción Chindoy, fueron 
autoridades del cabildo durante varias décadas, lo que marcó desde 
temprano su relación con el liderazgo comunitario.

Desde niño, mostró un interés singular por las plantas medicinales. 
Como recuerda su hija: “Despertó desde muy temprana edad el amor 
y el interés por las plantas medicinales… siempre le gustaba visitar a 
los padres capuchinos y se interesaba por llevarles las plantas básicas 
para sembrar en aquella época” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

Los capuchinos, impresionados por su habilidad para aprender a leer 
y escribir, le facilitaron estudios en el Seminario Mayor de Bogotá. Sin 
embargo, tras dos años y medio decidió regresar a Sibundoy, guiado 
por el amor y por la decisión de caminar su propio destino, lo que 
significó romper con tradiciones familiares y comunitarias.

Este gesto, como él mismo relataba, le costó una sanción de su padre: 
“Siendo gobernador, el abuelo castiga a mi papá porque decide reti-
rarse del seminario, le da 20 látigos” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

Aun así, esa experiencia no lo apartó de su misión vital: fortalecer el 
conocimiento de las plantas y de la vida comunitaria.



El poder de la palabra

213

Encuentro con la etnobotánica y redes académicas

En uno de sus regresos a Bogotá, siendo apenas un joven de 16 años, 
conoció al investigador Richard Evans Schultes, con quien manten-
dría un vínculo largo y complejo. Esa relación abrió caminos de inves-
tigación, pero también dejó abiertas tensiones sobre la apropiación 
del saber indígena.

Como recuerda la narración familiar: “Cuando estuvo en Bogotá con 
algunos amigos, tuvo la oportunidad de conocer al investigador Mr. 
Evans Schultes… él regresa a su territorio, pero emprende viajes ha-
cia el bajo Putumayo, continúa con el estudio de las plantas medici-
nales en el conocimiento empírico” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

A partir de allí, el Taita Pedro se convirtió en guía de expediciones, 
anfitrión de estudiantes y acompañante de múltiples investigadores 
nacionales e internacionales. En 1958 viajó a la Universidad de Har-
vard, donde permaneció tres años consolidando la clasificación de 
plantas medicinales y fortaleciendo los herbarios.

Jardines botánicos: sembrar memoria en la tierra

De regreso a Sibundoy, Pedro Juajibiioy emprendió la creación de 
jardines botánicos como espacios de conservación, aprendizaje y en-
cuentro. El primero lo estableció en Cabuyayaco, y posteriormente, 
en la vereda Llano Grande, llegó a cultivar más de 520 especies.

Su hija recuerda con orgullo: “Pensaba que dentro del jardín estuvie-
ran las especies para ser estudiadas… algunas eran de la comunidad 
y otras adaptadas de distintos lugares de Colombia” (Bata Susana 
Margarita Juajibioy)

En 1982, el Ministerio de Gobierno reconoció oficialmente el Jardín 
Botánico bajo su dirección, y Pedro comenzó a articularse con redes 



El poder de la palabra

214

académicas, dejando huellas en el Jardín Botánico José Celestino 
Mutis y en la Universidad Nacional.

Su filosofía fue constante: las plantas no eran mercancías. “Siempre 
compartía de una manera espiritual, porque decía que las plantas 
medicinales no eran del comercio, que eran de espíritu, del sentir y 
del vivir de la comunidad” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

La tragedia de la avalancha

El año 2000 significó un golpe devastador. Una avalancha arrasó con 
el jardín de Llano Grande, sepultando bajo lodo el esfuerzo de toda 
una vida. La memoria familiar conserva la imagen de aquel día: “Re-
cuerdo que cuando fuimos a ver con mi padre, el lodo estaba a un 
metro de altura… se miraba ahí la tristeza en su cara y brotaban so-
bre sus mejillas lágrimas” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

Lejos de resignarse, Pedro pensó en reconstruir y continuar enseñan-
do. Pero la vida le deparaba otro destino. En 2001, tras un accidente 
en una expedición con estudiantes, enfermó gravemente y falleció el 
6 de julio, a los 76 años.

Tensiones sobre el reconocimiento

El legado de Juajibiioy está atravesado por tensiones sobre la autoría de los 
conocimientos. Como afirma su hija: “Tuvimos que concluir que los conoci-
mientos, la mayor parte, se los llevó el investigador Mr. Evans Schultes para 
la Universidad de Harvard… y se dice que todos esos conocimientos que 
él se llevó de acá eran de Pedro Juajibioy” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

Mientras Schultes fue reconocido internacionalmente como “padre de la 
etnobotánica”, el nombre de Pedro Juajibiioy permaneció en la sombra, in-
visibilizando su papel como maestro y coautor de un saber construido en el 
territorio.



El poder de la palabra

215

Legado y memoria viva

Hoy, parte de su obra ha sido recopilada por instituciones como el 
Instituto Tecnológico del Putumayo y el Jardín Botánico Tabanoka, 
aunque apenas constituye un pequeño porcentaje de su legado.

El reconocimiento comunitario y académico es aún una tarea pen-
diente. Sin embargo, su memoria permanece viva en el Valle de Si-
bundoy, donde se sigue transmitiendo su enseñanza fundamental: 
“Esto no es fácil, es un trabajo muy arduo… tiene que tener el sentido 
de pertenencia, el amor por querer trabajar, el amor por las plantas 
medicinales y la dedicación a ello” (Bata Susana Margarita Juajibioy)

Conclusión

El Taita Pedro Juajibiioy dejó sembrada una enseñanza que trascien-
de la botánica: las plantas no son solo recurso material, son memoria 
viva, espiritualidad y vínculo profundo con el territorio. Su vida nos 
interpela a pensar en la justicia epistémica, en la necesidad de reco-
nocer los saberes indígenas como patrimonio de la humanidad, y en 
la urgencia de proteger los jardines de memoria que, como los suyos, 
sostienen la vida.

Este capítulo se escribe como acto de memoria, pero también como 
acto de justicia. Recordar al Taita Pedro Juajibiioy es afirmar que los 
conocimientos ancestrales tienen autor, rostro, historia y territorio. 



El poder de la palabra

216



El poder de la palabra

217

Capítulo 11

Sobre el relato autobiográfi-

co. Aportes a la memoria an-

dina. Creación del libro entre 

tíos, abuelas y taitas.
Leydi Ochoa

Resumen 

El conversatorio propuesto para el II Seminario internacional de 
historia, antropología Andino - Amazónica. El poder de la palabra, 
territorios, oralidades y artes que hacen la paz, expone el proceso 
de creación del libro: Entre tíos, abuelas y taitas. Tres relatos Au-
tobiográficos el cual, si bien fue la continuidad de la investigación 
realizada en el año 2019 en el marco de la Maestría infancia y cul-
tura Universidad Distrital, instala el “relato autobiográfico” como la 
metodología que expresa las prácticas de la vida rural de tres terri-
torios de Colombia (Corregimiento San José del Peñón, Municipio 
de San Juan de Nepomuceno, Departamento de Bolívar. Vereda San 
Francisco, Sueva – Cundinamarca y Vereda Vichoy, Municipio de 
Santiago - Putumayo) y con estos, el aporte a la memoria Andina 



dado que los relatos se ubican en tres territorios unidos por la gran 
cordillera de los Andes. 

Traer el relato autobiográfico como metodología de investigación 
permite ubicar la experiencia que aporta a la construcción de identi-
dad de las personas y de los pueblos que se narran. Ahora bien, este 
método permite el reconocimiento de las ciencias sociales con el 
fin de construir un camino de autoconocimiento que lleva a otorgar 
nuevos significados de las vivencias direccionadas al pensamiento 
pedagógico, social y cultural en unión con los planteamientos teó-
ricos de la lingüística del acontecimiento y la sociolingüística. 

Palabras clave: Relato, autobiografía, memoria, territorio. 

Abstract 

The conversation proposed for the II International Seminar on An-
dean-Amazonian history and anthropology. The power of the word, 
territories, oralities, and arts that make peace, exposes the process 
of book creation: Between uncles, grandmothers and taitas. Three 
autobiographical stories. It was the continuity of the research con-
ducted in 2019 within the framework of the Master’s degree in 
childhood and culture at the District University, installs the “auto-
biographical story” as the methodology that expresses the practi-
ces of rural life in three territories of Colombia. Contributes to An-
dean memory given that the stories are in three territories united 
by the great Andes Mountain range.

The autobiographical story is the research methodology that allows 
us to locate the experience that contributes to the construction of 
identity of the towns and people that are narrated. So, allows re-
cognition and analysis from the social sciences with the purpose of 
building a path of self-knowledge that leads to granting new me-



El poder de la palabra

219

anings to the experiences directed to thought pedagogical, social, 
and cultural union with the theoretical approaches of the linguis-
tics of the event and sociolinguistics.

Keywords: Story, autobiography, memory, territory.

Resumo 

A conversa proposta para o II Seminário Internacional de História e 
Antropologia Andino-Amazônica. O poder da palavra, dos territó-
rios, das oralidades e das artes que fazem a paz, expõe o processo 
de criação de um livro: Entre tios, avós e taitas. Três histórias auto-
biográficas. Foi a continuidade da pesquisa realizada em 2019 no 
âmbito do mestrado em infância e cultura na Universidade Distrital, 
instala a “história autobiográfica” como a metodologia que expres-
sa as práticas da vida rural em três territórios da Colômbia. Contri-
bui para a memória andina, já que as histórias se passam em três 
territórios unidos pela grande Cordilheira dos Andes.

O relato autobiográfico é a metodologia de pesquisa que nos permi-
te localizar a experiência que contribui para a construção da identi-
dade dos povoados e das pessoas que são narradas. Assim, permite 
o reconhecimento e a análise a partir das ciências sociais, com o 
objetivo de construir um caminho de autoconhecimento que leve a 
dar novos significados às experiências voltadas para o pensamento 
pedagógico, social e cultural, em união com as abordagens teóricas 
da linguística do evento e da sociolinguística.

Palavras-chave: Conto, autobiografia, memória, território.

Creación del libro entre tíos, abuelas y taitas. 

Después de la investigación realizada en el año 2019 en el marco de 
la Maestría infancia y cultura, en mayo de 2021 iniciaron las conver-



El poder de la palabra

220

saciones con Yeimy Sánchez ilustradora radicada en Australia quién 
aceptó el reto de ilustrar los relatos. Ella leyó el documento de in-
vestigación y desde ahí realizó la propuesta visual de acuerdo con 
los elementos característicos de cada relato, retomando también, 
algunas ideas incluidas en el documento de investigación como el 
mapa de viaje.

Figura 1: Portada libro



El poder de la palabra

221

Figura 2: Mapa de viaje inicial 

Entre las ilustraciones realizadas se encuentran las siguientes:  

Para el relato de Tío Mane, tío Henry ilustró: a Henry Villalba, las fru-
tas, el jeep, la entrada al pueblo, la vaca lucerito, los bolis, el maíz, 
la fachada de la sala de lectura, la tarima del festival del dulce y los 
espacios de lectura. 

En el relato de la Abuela Chela, Abuelo Gil, ilustró: a la abuela Che-
la lanzando los voladores, los paisajes, la cocina con el canasto, las 
ollas, el pocillo, el lavadero, las plantas de café y el molino.



El poder de la palabra

222

Figura 3: Mapa de viaje ilustrado

Para el relato de la Tierra de taitas y de mamitas, ilustró: a la familia 
Tisoy, la caseta de colores que es la entrada a la casa de la fami-
lia, los bancos del pensamiento, la propuesta del gorro “Contador 
de historias” y la disposición del espacio de la Sala de lectura Taita 
Gabriel Tisoy, las cenefas con formas alegóricas al chumbe. En este 
relato se integraron los dibujos que había elaborado en otros mo-
mentos como la imagen del Atún Puncha, los colibríes y las monta-
ñas de colores. 

Simultáneamente a la creación de las ilustraciones se gestionó el 
ISBN con la Cámara Colombiana del Libro y se convocaron a tres 
personas para realizar la lectura de los relatos con el fin de escuchar 
otras percepciones frente a forma de escritura. Uno de los lectores 
fue Camilo Casas, quien creó prólogo y Muskuy Tisoy quien tam-
bién participó en la fase de la investigación, aportó un escrito para 
el cierre del libro. 



El poder de la palabra

223

En marzo del 2022 estuvieron listas las ilustraciones e inició el pro-
ceso de diagramación con Manuela Mejía de Ofrenda Editorial. 
Dada la intención personal de retornar a los territorios los relatos, la 
editorial inicia la Colección Tierra Fértil la cual tiene como objetivo 
que las investigaciones, proyectos y ensayos co - creados con los 
territorios no queden en los repositorios, sino que, vuelvan a la tie-
rra y aunque la idea inicial era publicar solo los relatos, se pensó en 
que la base teórica y metodológica sustenta la escritura por lo que, 
finalmente se decidió incluirla. 

En febrero del 2023 se realizó una muestra impresa del libro para 
aprobar la impresión de los demás ejemplares, sin embargo, tras 
una nueva lectura, surgieron varios ajustes en la escritura y se inte-
graron datos recientes. Este ajuste tardó un año.

Finalmente, en mayo del 2024 se logró la versión final para la im-
presión, fueron 50 ejemplares impresos y encuadernados artesa-
nalmente, y 38 ejemplares impresos industrialmente.  

Figura 4: Lanzamiento libro 21 de junio de 2025

Actualmente se ha distribuido el 90% de los libros y se han presen-
tado en los siguientes encuentros-espacios: 



El poder de la palabra

224

•	 El 21 de junio fue presentado a personas que estuvieron 
involucradas con el proceso en Pachawasi Casa cultural en 
el centro de Bogotá.  

•	 El 25 de junio en la 14 Feria del Libro Itinerante Tío Mane - 
Relatos de Pueblo. San José del Peñón - Bolívar. 

•	 El 26 de septiembre en la I Bienal de Cultura Escrita - Biblo-
red con la ponencia: Entre tíos, abuelos y taitas. Los relatos 
y su contribución a los espacios poéticos en los territorios. 
Mesa 5. Proyectos editoriales comunitarios y diversos. 

•	 El 5 de octubre se presentó en la 8va Feria del Libro - Tem-
porada de letras en Ipiales – Nariño. Banco de la república. 

•	 El 8 de octubre se realizó en encuentro en la Sala de lectu-
ra Taita Gabriel Tisoy en Vichoy Santiago Valle de Sibundoy 
– Putumayo. 

•	 1 de noviembre de 2024. 13º Coloquio de infancia. “Con las 
infancias, las literaturas y las oralituras: hagamos las paces 
con la vida” Universidad Distrital Francisco José de Caldas. 

•	 16 de noviembre de 2024. III Feria de libro de Sucre. Fondo 
Mixto de Promoción de la Cultura y las Artes de Sucre.

•	 10 de mayo de 2025. Alter libro Unitierra 2025. Feria del li-
bro Universidad de la tierra. Homenaje a Orlando Fals Bor-
da “Decolonizar el pensamiento” Bakatá, mayo del 2 a 11.  

El libro se estructuró de la siguiente manera: -Presentación de la 
Colección -Preludio para viajantes por Camilo Casas. -Primer relato: 
Tío Mane, tío Henry. -Segundo relato: Abuela Chela, Abuelo Gil. -Ter-
cer relato: Tierra de taitas y de mamitas.  -A propósito del origen de 
los tres relatos. Categorías conceptuales. Sobre las cuestiones me-
todológicas. -Lo que deja la investigación. -Palabras de cierre por 
Muskuy Tisoy. y, – Referencias bibliográficas. 



El poder de la palabra

225

Imágenes 5, 6, 7: Presentación del libro en los tres territorios (San 
José del Peñón-Bolívar, Vereda San Francisco-Cundinamarca, Vere-
da Vichoy- Putumayo)

Sobre las cuestiones metodológicas   

El método surgió a partir de la experiencia del viaje. Es decir, la in-
vestigadora se investiga a sí misma en la experiencia del viaje, de 
ahí que, el relato autobiográfico fue la estrategia metodológica se-
leccionada y pertinente para el desarrollo de la investigación. 

Aunque se indagaron varias estrategias metodológicas, la que más se 
ajustó a los propósitos planteados fue el relato autobiográfico, esta se 
apoya de autores como Bruner (1997), Santamaría (2010), Ruiz (2017), 
Green (2011) y Ricoeur (2000).  Otro elemento importante es que el 
relato nos permite reconstruir el pasado con la posibilidad de conver-
tirlo en historia y conserva o sitúa las diversas manifestaciones de iden-
tidad. Santamaría (2010) presenta el relato autobiográfico como una 
experiencia que aporta a la construcción de identidad. Es un método 
de reconocimiento y análisis de las ciencias sociales con el propósito 
de construir un camino de autoconocimiento que lleva a otorgar nue-
vos significados de las vivencias direccionadas al pensamiento peda-
gógico en unión con los planteamientos teóricos de la lingüística del 
acontecimiento y la sociolingüística. 



El poder de la palabra

226

Creación de la ruta metodológica 

Las investigaciones del grupo Diverser de la Universidad de Antio-
quia, proponen otras metodologías para la producción de conoci-
miento desde la perspectiva de la diversidad cultural (Rojas, 2014) e 
invitan a investigar desde las raíces y los significados de vida (Green, 
2011). Asimismo, replantean las metodologías de investigación, dis-
cuten sobre estas y posicionan otras metodologías cocreadas des-
de y con las comunidades ancestrales. Este pensamiento posiciona 
y da valor a las maneras propias de construir conocimiento desde 
la vida de los sujetos, aspecto que permitió fundamentar la idea de 
crear una ruta metodológica.

El planteamiento de la Pedagogía de la Madre Tierra fue la inspira-
ción para crear la ruta metodológica, dado que, mediante las inves-
tigaciones desarrolladas proponen otras metodologías para la pro-
ducción de conocimiento desde una perspectiva de la diversidad 
cultural (Rojas, 2014) e interpelan los mecanismos de validación del 
conocimiento.

Los anteriores referentes inspiraron la creación de la ruta metodo-
lógica llamada Las trenzas de la abuela Cleofe, en honor al peinado 
de dos trenzas representativo de las abuelas de la región andina. 
Esta ruta le da lugar a la historia de origen mestizo a partir de la me-
táfora de tejido que reúne, por un lado (una trenza), las vivencias y 
experiencias de viaje, los lugares, las personas y las situaciones que 
permitieron abrir preguntas sobre el origen y afirmar la compañía 
de las comunidades, amigos y haceres comunitarios. Por otro lado 
(otra trenza), la participación en la academia y cómo desde el acto 
de investigar se organizó la experiencia de viaje enlazado con las 
categorías indagadas y que dan soporte a la investigación (Comuni-
dad, Infancia, Cultura, Experiencia y Relato autobiográfico). Luego, 



El poder de la palabra

227

se sujeta cada trenza por el hecho de investigativo y las proyeccio-
nes que resultan del mismo.   

Imagen 8: Metodología “las trenzas de la abuela”.

Asimismo, esta ruta metodológica conversa con principios de la 
pedagogía de la Madre Tierra, específicamente cuando propone 
al sujeto erguido (Zemelman, 2013), quien decididamente se com-
promete y se siente responsable de su historia y del devenir de su 
pueblo (Rojas, 2014, p. 48); otro fundamento es el pensamiento en 
tejido que manifiesta la diversidad de los procesos y de los sujetos, 
y abre la pregunta sobre el lugar y la comprensión del sujeto mesti-
zo, entendiendo que la Tierra es la Madre de todos y todas quienes 
la habitamos (Green, 2011).  

Relatar la vida 

Con el acto de relatar la vida emergió el concepto de “memoria”, 
dado que, al narrar los acontecimientos ocurridos de un tiempo 
pasado, requiere del ejercicio del recordar el cual está intrínseca-
mente relacionado con la memoria. Por ejemplo, Platón afirma que 
la memoria es la “representación de una cosa ausente” (1925, p. 8); 



El poder de la palabra

228

que son representaciones manifestadas en las imágenes guarda-
das de las situaciones que nos impresionan y que trascienden en el 
tiempo. Por su parte, Aristóteles decía que “la memoria es del tiem-
po” (1962, p. 28). Entonces, la memoria tiene una estrecha relación 
con el pasado, con aquello que ya sucedió, con los acontecimientos 
que guardamos y que cuando nos ponemos en la tarea de recordar 
aparecen aquellos momentos como hilos invisibles que están con 
nosotros. Según Ricoeur (2000) la memoria es la relación que tene-
mos con nuestro pasado y, por tanto, es aquello que nos constituye 
para ser quienes somos en el aquí y en el ahora. 

Imagen 9: Ilustración Jeep

Asimismo, el relatar la vida requiere del acto de “recordar” que como 
lo dice la etimología de la palabra, es volver a pasar por el corazón. 
Por lo anterior, los relatos están escritos con los hilos sutiles que 
conectan a los seres que se encuentran desde distintos territorios 
y que, a través del hacer, celebran el tejido de las relaciones que les 
permiten encontrar sentidos para ser y estar en la vida.

Los territorios y el tejido de relaciones humanas 

Aunque los relatos autobiográficos narran la experiencia de un su-
jeto, lo autobiográfico se desbordó o migró a lo colectivo, ya que, 



El poder de la palabra

229

una vez escritos, describen la cotidianidad de las tres comunidades.  
Los relatos evidencian características que los une como llevar en 
alto sus raíces ancestrales, aspecto que fundamenta la relación in-
manente con el territorio. Esta característica que los une da cuenta 
que el territorio constituye la vida de las comunidades. En los tres 
territorios, la tierra más allá de ser un recurso es la vida misma, el 
lugar que nos acoge para nacer, crecer, permanecer y fluir. Este sen-
tido del territorio está inmerso cada relato, por ejemplo, en el relato 
Tierra de Taitas y de Mamitas se menciona la chagra como un lugar 
de encuentro permanente en el que se concibe el buen vivir, pues-
to que ahí se siembra el alimento, las medicinas y se consiente a la 
tierra dadora de vida y sostén de la existencia humana.

Imagen 10: Presentación del libro Sala de Lectura Taita Gabriel Tisoy

Otro de los elementos que emergen de los relatos, son las descrip-
ciones que se realizan de las celebraciones que hacen parte de las 
comunidades. Celebraciones como el Festival del Dulce y de la Chi-
cha de San José del Peñón, las Fiestas del Arcoíris, Kalusturrindas o 
Atún Puncha en Vichoy-Manoy y las celebraciones de fin de año en 
la vereda San Francisco en Junín. 



El poder de la palabra

230

Como puntos en común podemos resaltar las celebraciones de Vi-
choy y San José del Peñón en las que están presentes elementos 
propios como música, danza, alimentación, juegos, vestuario tra-
dicional, y elementos que se encuentran en los dos lugares pero 
que su significado y uso es diferente o similar, por ejemplo, el cacho 
de la vaca como instrumento o la chicha que en un lado es dulce y 
morada, y en el otro lado es amarilla y fermentada. 

Asimismo, en los dos lugares la programación de las celebraciones 
integra a niños, niñas, jóvenes, adultos y mayores. También está 
presente la unión entre pueblos, por ejemplo, en Manoy se integran 
a las celebraciones del pueblo Camëtsá y en San José participan 
grupos musicales y de danza de corregimientos cercanos. En am-
bos lugares se incluyen a los visitantes que son considerados como 
amigos a quienes les enseñan las costumbres propias como actos 
de acercamiento a la cotidianidad, saberes de los mayores, mani-
festados en los oficios diarios transmitidos espontáneamente en la 
medida en que se comparte la vida, por ejemplo, enseñar la manera 
de repartir chicha en el Atún Puncha en Vichoy, o la manera de pre-
parar el Mote de queso en San José del Peñón. 

En las celebraciones de los tres puntos equidistantes de Colombia, 
la presencia del maíz y la leche con sus derivados, la práctica del 
tejido con sus diferentes técnicas, y la relación de aprecio y respeto 
por los mayores de la comunidad, son acciones que los unen. Por 
ejemplo, para exaltar las palabras, saberes y haceres diarios de los 
mayores, en San José del Peñón en el festival realizan homenajes a 
los mayores, y en Vichoy, durante el Divichidu, visitan a las familias 
que conforman la comunidad y con el canto “bailemos juntos mien-
tras vivamos, cantemos juntos mientras vivamos” danzan con los 
mayores para celebrar la vida. Asimismo, en la vereda San Francisco, 



El poder de la palabra

231

la familia se reúne a compartir las celebraciones de fin año y cada vez que 
pueden los visitan y acompañan. 

Al participar en las celebraciones propias de cada lugar es posible conocer 
las maneras de ser, estar y actuar de las comunidades. En la programación de 
las celebraciones se reúne el acontecer de los pueblos, por ejemplo, la carre-
ra de morrocoy en San José del Peñón, el lanzamiento de los chilacuanes en 
Manoy o el tejido en fique la vereda San Francisco, acciones propias de los 
territorios que guardan significados y proyectan la continuidad en el tiempo, 
cuidando el sentido y esencia que estas guardan desde tiempos pasados. 
Cada una de las acciones reflejan los saberes propios, la particularidad de 
los alimentos, la siembra, los vestuarios, las músicas, las celebraciones, los 
rituales y las situaciones de la vida diaria, acciones fundamentales para la 
pervivencia de los pueblos.  

Cierre 

Los relatos que se presentan en el libro dan un lugar a “la palabra” y aportan 
a la pervivencia de los pueblos, se constituyen en acervos orales y escritos 
los cuales se convierten en soportes que mantienen la memoria viva, trans-
miten los modos de ser y estar de las familias y las comunidades.

Compartir con las familias la cotidianidad, las historias, las celebraciones 
rituales y artísticas, así como la relación viva, generosa y fundamental que 



El poder de la palabra

232

desde la infancia establecen con la tierra.

Referencias

Arfuch, L. (2002). El espacio biográfico. Dilemas de la subjetividad 
contemporánea. Fondo de Cultura Económica.

Bruner, J. (1997). La construcción narrativa de la realidad. En la educa-
ción puerta de la cultura. Machado Libros.

Bruner, J. (2013). Los usos del relato en la fábrica de historias: derecho, 
literatura, vida. Fondo de Cultura Económica.

Escobar, A. (2018). Otro posible es posible: caminando hacia las transi-
ciones desde Abya yala/afro/ Latinoamérica. Ediciones desde 
abajo.

Fals, O. (2009). Una sociología sentipensante para América Latina. 
Siglo del Hombre Editores; Clacso.

Geertz, C. (2003). La interpretación de las culturas. Gedisa.

Graciela, M. (1999). La frontera indómita. Colección espacios para la 
lectura. Fondo de Cultura Económica.

Green, A. (2011). Significados de vida: espejo de nuestra memoria 
en defensa de la madre Tierra (tesis de doctorado). Medellín: 
Universidad de Antioquia.

Hurtado, L. M. (2005). La fuerza de la gente: juntando recuerdos sobre 
la terrajería en Guambía-Colombia. Instituto Colombiano de 
Antropología e Historia.

Larrosa, J. (2004). Conferencia: la experiencia y sus lenguajes. Confe-
rencia: La experiencia y sus lenguajes (págs. 1-11). Universidad 
de Barcelona.



El poder de la palabra

233

Larrosa, J. (2006). Sobre la experiencia. Aloma: Revista de Psicología, 
Ciències de l’educació i de l’esport Blanquerna, 19, 87-120.

Lejeune, P. (1994). El pacto autobiográfico y otros estudios. Megazul; 
Endymion.

López, M. (2016). Un mundo abierto. Cultura y primera infancia. Cer-
lac.

Lythgoe, E. (2016). Consideraciones sobre la relación historia-memoria 
en Paul Ricoeur. Revista de Filosofía, 79-92.

Petit, Michel. (2015) Leer el mundo. Experiencias actuales de transmi-
sión cultural. Buenos Aires: FCE.

Ricoeur, P. (2000). Memoria, historia y olvido. Fondo de Cultura Econó-
mica.

Rocha, M. (2010). Pütchi Biyá Uai. Precursores antología multilingüe 
de la literatura indígena contemporánea en Colombia. Libro al 
Viento.

Rojas, P. (2014). A contraluz tejiendo. Aproximación crítica desde una 
perspectiva intercultural a otras formas de construir conoci-
miento (tesis de maestría). Medellín: Universidad de Antioquia.

Ruiz, A. (2016). La tinta indeleble. Escuela y sociedad en el espacio 
autobiográfico. Aula de humanidades.

Ruiz, A. (2017). Escrito con el alma. Relato autobiográfico en la investi-
gación social y educativa. https://catedradoctoral.files.wor-
dpress.com/2014/07/documento-leccic3b3n-111.pdf   

Santamaria, F. A. (2010). El relato autobiográfico: una experiencia 
como aporte a la construcción de identidad en jóvenes estu-
diantes universitarios. En S. F. Alba, En diálogos con jóvenes 



El poder de la palabra

234

(pp. 53-66). Fondo de Publicaciones Universidad Distrital 
Francisco José de Caldas.

Smith, L. (2016). A descolonizar las metodologías. Investigación y 
pueblos indígenas. LOM Ediciones.

Taylor, C. (1996). Fuentes del yo. La construcción de la identidad mo-
derna. Paidós.

Torres, A. (2013). El retorno a la comunidad. El Búho.

Vasilachis, I. (2006). Estrategias de investigación cualitativa. Gedisa.



El poder de la palabra

235

Capítulo 11

Exposición de la Galería Taba-

noka Shembása Ngëtsianëng.
Leydi Ochoa

Sara Warmi

Greis Botina / Muskuy Tisoy

La obra “Sara warmi”/ “mujer maíz” en kichwa, es un homenaje a la 
mujer de los Andes que se ha destacado por el cuidado de uno de 
los alimentos que es considerado el “oro andino”, el maíz. 

En la obra se toma como referencia el rostro de Josefa Jacanamijoy 
de la comunidad Inga, que alrededor de 1930 se dedicó al cuidado 
del maíz en su chagra (cultivo tradicional) en el Valle de Sibundoy, 
territorio muy cercano a Pasto.

Poema “Sara Warmi”

Sara warmi,

Mujer maíz,

Mujer Inga,

Mujer Quillancinga,

Mujer de chagra.

Todas, todas,

mujeres de manos sembradoras.



El poder de la palabra

236

Manos, mujeres, niñas, tías, mamás, abuelas, todas, todas

cuidadoras de semillas,

Cuidadoras de alimento,

Cuidadoras de vida.

Pai, yupaychani, gracias a ellas, a todas.

(Muskuy Tisoy. Junio, 2024)



El poder de la palabra

237



El poder de la palabra

238

Exposición Luar Guerrero Chindoy 

Ana Luare Guerrero Chindoy

Nacer del Agua

Para crear se necesita agua, gran parte de nuestro ser es agua. Nos 
abrigo agua antes de nacer y nuestras emociones se mueven por 
agua en lágrimas.



El poder de la palabra

239

Gracias al líquido que se mueve en nuestros cuerpos, en nuestra 
madre. Agua en forma de nube, leche, sangre, savia y barro.

Recordando en casa de mis abuelos el canto líquido de las ranas, 
que a la hora de dormir me arrullaba y Gracias al aleteo de los coli-
bríes que es sonido de arroyo que sana.

Ainá “Vida”

Madre es Vida, puente, primer territorio, alimento, emociones y cuidado.

Nuestro primer tejido de relaciones empieza con nuestra madre.

Gracias mamita Carmen 

Medidas: 1,60 * 1,30 cmts 

Técnica: Acrílico y óleo sobre lienzo



El poder de la palabra

240

Re-encuentro

Para agradecer, mi niño, recuerdas mi infancia. Para desatar y tejer 
nuevamente

Medidas: 45 * 30 cmts

Técnica: Acrílico y óleo sobre lienzo



El poder de la palabra

241

Patico pico de Oro 

Anas Georgica, Año: 2023; Especie emblemática del Valle de Sibun-
doy que había el territorio de humedal de forma permanente, co-
nocido también como Patico pico de oro. Imagen capturada en la 
Vereda San Silvestre, en momento de contemplación del humedal. 

Fotografía



El poder de la palabra

242

jabinÿnán “Aclarar” “Venir a hacer algo visible.”

Fases y astros complementarios 

Sol y Luna, Luna nueva y Luna llena

La esencia, Corazón. El corazón, 
que todo lo mueve, iluminando al 
Sol, el cual hace que brille la Luna.

Fases y astros complementarios

Sol y Luna, Luna nueva y Luna llena

La esencia, Corazón. El corazón, 
que todo lo mueve, iluminando al 
Sol, el cual hace que brille la Luna.

Luna nueva, momento de quietud, 
abrigo, Introspección, sabiduría.

Luna llena, momento de actividad, 
en nuestro territorio, algunas per-
sonas, aún cultivan la práctica de 
levantarse a la madrugada, 4 o 5 
a.m. para bañarse en

Luna llena con el agua de ríos o de 
quebradas, se cree que este espa-
cio sagrado sirve para que la perso-
na sea más activa, despierta, para 
que esté con ánimo.

De igual manera, en Luna llena se puede realizar baños con plantas 
dulces

Medidas: 90 * 70 cmts - Técnica: Acrílico y óleo sobre lienzo



El poder de la palabra

243

Contemplar

Ésta es la época (Mayo) donde al visitar el municipio del Encano - 
Nariño, se puede apreciar la belleza del paisaje que rodea la laguna 
de la cacha decorado con arbustos de la especie tibouchina mollis. 



El poder de la palabra

244

Está es una planta principalmente ornamental, perteneciente a la 
vegetación andina y que es necesaria para la restauración de los 
ecosistemas de páramo. Es una planta perteneciente a la familia 
melastomataceae, y gran parte de las especies pertenecientes a 
esta familia pueden ser abundantes en estos lugares, sin embargo, 
no se encuentran en ninguna otra parte del mundo. 

Gracias a las historias de mi bisabuelo y de mi papá, historias sobre 
sus caminatas en páramos y selvas, se despertó en mí, el cariño por 
redescubrir caminos y admirar plantas, ríos, cascadas, lagos, aves y 
otros animales que tejen el territorio. 

El camino que conduce desde tabanok “Sibundoy” Hasta el munici-
pio del Encano es familiar. Me gusta mucho parar en el páramo del 
fraile Descansar, caminar y detenerse a escuchar y mirar, el agua, el 
viento, el aleteo, el color de las flores. 

 Taban-Ok o Kindicocha es un Valle rodeado por algunos páramos. 
Gracias a las 

caminatas, Los páramos son algunos de mis lugares preferidos. Ver 
lo “pequeño” 

que hay en ellos, respirar y sentirme pequeña en su inmensidad, es 
lo que me mueve. En los páramos no sólo hay frío y quietud, hay co-
lores, texturas, sonidos, animales, alimento, relaciones, diversidad 
imprescindible que inspira y deja brotar la Vida.



El poder de la palabra

245

Mensajero del sol

Especie de colibrí zumbador ventriblanco sol, vida, tabanok “lugar 

para volver” 

Centro: Macho de la especie.

Fondo: Luz del sol y Flor de la Vida. 

Aslëpay, Gracias medicina 

Medidas: 70 * 40 cmts  

Técnica: Acrílico sobre lienzo



El poder de la palabra

246

Taban-ok, Kindicocha

Taban - Ok 

Kindi - Cocha 

Centro: Amanecer en el Valle de Sibundoy 

Distintas especies de colibríes (colibrílesbianuna, colibripicoespa-
da, colibricoruscans, colibrizumbador, colibrisacristan, colirbíchal-
costigmaherrani) del Valle de Sibundoy con distintas especies de 
plantas de alimento para colibríes (sietecueros, fucsias, zarcillejos, 
azultugtu, streptosolenjamesonii) 

Extremos: colibrí coruscans sobre árbol de siete cueros o ayos y tex-
tura de colibrí coruscans. 

Medidas: 100 * 45 cmts  - Técnica: Acrílico y óleo sobre lienzo  



El poder de la palabra

247

Latente

El Amor es Simple, escuchando el latir de nuestro corazón  

Un recuerdo en mi infancia quedó grabado en mí. 

Caminando junto a mi madre, presencié un momento que me im-
pactó profundamente: un perro fue atropellado y su corazón sa-
lió volando por el aire. Al aterrizar en el suelo, continuó latiendo 



El poder de la palabra

248

durante largo tiempo. La imagen fue tan impactante que hoy, sigo 
recordando. 

Al contemplar el recuerdo, veo lo bella que es la vida. Que lindo es 
retomar el ritmo sano en silencio, regresando al sonido del palpitar 
de nuestro corazón.  

Veo cómo todo tiene su centro, cómo todo inicia en él, desde algu-
nas creencias es el hogar del alma y en ese centro habita el universo 
entero. Me sorprende cómo esa chispa divina es la que hace palpi-
tar, cómo mueve y sostiene todo. Aunque todo sea cambiante, toda 
la Vida y Energía en el universo siempre está latiendo, toda la vida 
respira. 

Cuando me convertí en madre, mi interés por el corazón se profun-
dizó. Me sorprendió descubrir cómo el corazón es el primer órgano 
que late y se forma en el cuerpo, escuchar por primera vez con aten-
ción los latidos del corazón de mi hijo fue algo único y maravilloso. 

El primer latido del corazón es un misterio que ha intrigado cultural 
y científicamente durante siglos. No se ha podido explicar cómo un 
pequeño grupo de células primigenias inertes comienzan a latir de 
repente, organizadas para funcionar de forma coordinada durante 
toda la vida, sin descanso. 

Este fenómeno fascinante es un recordatorio de la complejidad y la 
belleza del cuerpo humano. El corazón, como símbolo de la vida, si-
gue siendo un misterio que nos inspira y nos hace reflexionar sobre 
la naturaleza de la existencia. 

También recuerdo en ese momento, la explosión de sangre, del co-
lor rojo vibrante, un color impactante. Hoy, es uno de mis preferi-
dos, pues soy consciente de, aunque alerte o intimide, es la vida 
misma fluyendo. 



El poder de la palabra

249

El color de la sangre a veces asusta, pero es vida.  Es símbolo de 
nuestra vulnerabilidad y, al mismo tiempo, de nuestra fuerza. La 
sangre nos conecta con nuestra humanidad, con nuestra mortali-
dad. Pero también nos recuerda la importancia de disfrutar cada 
momento, de amar y ser amados. 

 Medidas: 80 * 100 cmts 

Técnica: Óleo, acrílico y patina sobre lienzo  

Butorides Striata

Fotografía de garza capturada en humedal de la Vereda San Silvestre, 

del municipio de San Francisco.



El poder de la palabra

250



El poder de la palabra

251

Sobre los autores y las autoras

Ivonne Nayibe Pinzón Parra. Estudiante Licenciatura en Ciencias Sociales. Uni-

versidad de Cundinamarca. inpinzon@ucundinamarca.edu.co 

Karen Sofía Charry Benavides. Estudiante Licenciatura en Ciencias Sociales.  

Universidad de Cundinamarca. kscharry@ucundinamarca.edu.co

Jorge Hernán Velásquez Restrepo. Magíster en Historia de América, Mundos In-

dígenas. Universidad Pablo de Olavide, Sevilla, España.

Julieta Montilla Sánchez. Magíster en Ciencias Sociales. Unicervantes. https://or-

cid.org/0009-0004-6028-0945, julieta.montilla@unicervantes.edu.co 

Felipe Andrés Bernal Sandoval. Doctor en Ciencias Sociales y Humanas. Pontifi-

cia Universidad Javeriana. Maestro en Educación en Derechos Humanos. 

CREFAL. Magíster Sistemas Integrados de Gestión. Universidad Internacio-

nal de la Rioja. Magíster Dirección Estratégica y Gestión de la Innovación. 

Universidad Autónoma de Barcelona. Licenciado en Ciencias Sociales. 

Universidad Pedagógica Nacional de Colombia. Coordinador del Centro 

Regional Orlando Fals Borda - CLACSO - Universidad de Cundinamarca. Lí-

der grupo de investigación: Entropía - Grupo de Investigación en Ciencias 

Sociales y Humanas. felipeabernal@ucundinamarca.edu.co

Leslie Marcela Ortega Noguera. Estudiante Licenciatura en Ciencias Sociales. Uni-

versidad de Cundinamarca. lmarcelaortega@ucundinamarca.edu.co 

Bata Susana Margarita Juajibioy. Licenciada en Etnoeducación.

Greis Nathalia Botina Masinsoy. Artista. greisnathalia@gmail.com  	 

Muskuy Muyury Tisoy Tandioy. Artista. muskuytisoy@gmail.com 

Luar Guerrero Chindoy. Mujer con raíz indígena Kamëntsa, Madre, Artesana, 

Artista visual, Gestora cultural y comunicativa, Representante Legal de la 

Corporación biocultural Betiy, Cofundadora Escuela biocultural Buhito 



El poder de la palabra

252

Andino, Formadora cultural. Su enfoque desde la Gestión cultural y comu-

nicativa es el diseño y ejecución de proyectos bioculturales en el territorio 

del piedemonte andino-amazónico. Como instrumento del creador, sus 

obras expresan desde procesos de contacto con él territorio, la unión de 

la identidad cultural con la identidad ambiental. Sus obras son el canal 

que visibiliza la diversidad del conocimiento etnobotánico. La expresión 

botánica en las obras es producto del proceso de sanación propio, donde 

observar es la clave, contemplar para recordar. Observar, leer, escribir, pin-

tar y cantar para comprender las metáforas que nos entregan lo espiritual 

y natural, la historia, lo ancestral, para transformar por dentro y fuera de sí 

mismo.



Este libro se terminó de elaborar en noviembre de 2025 en la ciu-
dad de Bogotá - Colombia






